





## مجھاس کتاب کی تاریخ

الله پاک کی مہر بانی سے بیر کتاب دراصل اس سے پہلے لکھی گئی میری کتابوں "تلاش حق "اور "راہ حق وعشق اکاہی تسلسل ہے۔اللہ تعالٰی کی مہر بانی سے تلاش حق لکھنے سے پہلے میں نے استخارہ کیا تھا،اوراستخارہ میں اجازت کے بعداس کتاب کالکھنار مضان المبارک (۱۴۳۴ ہجری), 2013 میں شروع کیا گیا۔اور الحمد للہ، تقریباً اماہ اور ۱۲ ادن کے بعد 7 ذوالقعد (۱۳۳۴ ہجری) 2013, کو پیر کتاب مکمل ہوئی۔ 2013 سے لیکراب تک اس کتاب میں کئی نئے سوالات کے جواب شامل کیے جارہے ہیں۔اس کتاب میں کوشش کی گئی ہے۔ کہ چنداہم سوالات کے جوابات آسان طریقے کے ساتھ فراہم کئے جائیں۔ میں توخو دایک انتہائی گنہگار اور کم علم انسان ہوں۔لہذااس کتاب کی جنمیل کے واسطے میں نے بڑے اور نیک لو گوں کی تحریر وں اور بیانات سے فائد ہاٹھانے کی کوشش کی ہے۔ جو کوئی اس کتاب سے فائد ہاٹھائے اس سے در خواست ہے کہ مجھ گنہگار کے لئے ،اس کتاب کی تیاری اور دیگر معاملات میں مدد کرنے والوں کے لئے اور تمام مومنین کے لئے ،اللہ پاک کے حضور ، دین اور دنیا کی مکمل خیر اور بھلائی کی د عافر مادے۔اللہ پاک اینے حبیب پاک ملٹے کیا ہے صدقے ہم سب کی تمام جائز دلی حاجات کو قبول فرمائے۔آمین۔ ا گرآپ کتاب سے متعلق کو ئی رائے یامشورہ دینا چاہتے ہیں تو ہماری ویب سائٹ وزٹ کریں اور ہمارے اس ای۔میل ایڈریس info@fakeer.pk پر رابطہ کر سکتے ہیں۔



تلاشِ حق ستمبر 2013 راه حق وعشق 2014 "عقائدا المسنت" ايديش نمبر 1 2024 April 29

# ميرا اعتراف

اصل معاملہ رہے، کہ چند سال پہلے تک میں خود ایک فرقہ پرست اور کٹر مولوی تھا۔ اس وقت میر ااٹھنا بیٹھنا، زیادہ تر،اپنےایک مخصوص فرقہ کے دوستوں کے ساتھ ہی ہوتا تھا۔اور میں دیگر فرقہ کے علماء کے سخت خلاف ہوتا تھا۔اس وقت میں دیگر فرقہ کے مولوی صاحبان کے پیچھے نماز تک نہیں پڑھتا تھا۔اور صرف اپنے مخصوص فرقہ کے کٹر علماءکے فتووں کو ہی درست مانتا تھا۔اوراپنے فرقہ کے علماء کی اندھی تقلید کا قائل تھا۔اور دین کے معاملات میں ا پناد ماغ استعال کرنے کا قائل نہیں تھا۔

اس وقت میں ڈاکٹر ذاکر نائیک صاحب، غامدی صاحب اور ڈاکٹر اسر اراحمد صاحب وغیرہ کے شدید خلاف ہوتا تھا۔ مگر جوں جوں، قرآن وحدیث کا ترجمہ خود پڑھنا شروع کیا، تومیر ہے رویے میں تبدیلی آنی شروع ہو گئی۔ آج میری سوچ بیہ ہے، کہ بریلوی، دیو بندی وہابی اور شیعہ بیہ تمام مسلمانوں کی ہی شاخیں ہیں۔اوران میں اختلافات ضر ورہیں۔ مگراختلافات کے باوجود بھی ہم سب مسلمان ایک دوسرے کے بیچھے نماز پڑھ سکتے ہیں، کیونکہ یہ صحیح یاک سے ثابت ہوتا ہے۔ (صحیح بناری۔ 695)

وہ علاء جن کے بوٹیوب پر بیانات نے میرے علم اور شعور کو بیدار کرنے میں مدد دی،ان علاء کو میں اپنا محسن مانتا ہوں۔ان میں سے چنداہم نام یہ ہیں۔

مولا ناوحيرالدين خان صاحب ڈاکٹر ذاکر نائیک صاحب پیر نصیرالدین نصیر صاحب غامدى صاحب پروفیسر احمد رفیق اختر صاحب ڈاکٹراسراراحمہ صاحب

مولا نااسحاق صاحب

خلاصه کلام بیہے، که نه توہر صوفیاء (صوفی بزرگ،آستانے والے پیرصاحبان) درست ہے،اور نه ہی ہر بریاوی عالم

دین، وہابی، شیعہ یا دیوبندی عالم دین غلط ہے۔آپ کو تمام ہی مکتبہ فکر میں ہر طرح کے لوگ مل جائیں گے۔اصل فیصلہ صرفاور صرف قرآن وحدیث اور ،اُس کے بعد صحابہ کرام رضوان اللہ اجمین کا فعل ہے۔جوجو معاملات قرآن یاک اور صحیح حدیث یاک سے ٹکراتے جائیں، اُن کو حیورڈ دیں۔روز قیامت ہر انسان سے اس کی عقل،علم اور شعور کے مطابق ہی حساب ہو گا۔لہذا قرآن و حدیث کو تھام لیں اور بس۔لہذا مرتے دم تک اپناد ماغ استعمال کرتے رہیں ، اوراند ھی تقلید کسی بھی فرقے کے عالم دین کی مت کریں۔لہذا جس کی جو بات قرآن و صحیح حدیث یاک سے غلط ثابت ہو،اس بات پر عمل مت کریں۔ مگر درست بات کی تائید کر دیں۔ یہ علماء بھی انسان ہیں۔اوران تمام ہی فرقہ کے علماءسے غلطی بھی ہوسکتی ہے۔اوراند ھی تقلید کسی بھی سیاسی یامذ ہبی قائد کی مت کریں۔مرتے دم تک اپناد ماغ استعال کرتے رہیں۔اور یادرہے کہ ،ہدایت کااصل سرچشمہ صرفاور صرف قرآن و صحیح حدیث یاک ہی ہے ،اور اس کے بعد صحابہ کرام کی سنت سے روشنی حاصل کریں۔ان شاءاللہ تعالٰی، مجھی گمر اہ نہیں ہوں گے۔

محمد علی حسن

فقير مديبنه



سوال نمبر 1: عبادات کا فائد ہاسی و قت ہو گاءا گرانسان میں ایمان ہو گا۔ نبی کریم طلق آیا ہم کی محبت اور ادب، نماز و روز ہاور دیگر عبادات سے زیادہ اہم ہے۔ صحیح حدیث پاک سے سمجھیں۔

سوال 02: اگر کوئی کسی کافر کے گھر میں پیدا ہوتا ہے، اور اُس تک دینِ اسلام کا پیغام بھی نہ پہنچا ہو، تو کیا پھر بھی وہ قصور وار ہو گا؟آخر تقدیر اور قسمت کا کتناعمل د خل ہو تاہے۔؟ کیاا پنافر قہ ،اور مذہب، ہم خود منتحب کرتے ہیں ، یااللہ تعالی، کااس معاملے میں ہمارے اُوپر کوئی جبرہے؟

سوال 03: کیا ہماری زندگی کا مقصد، بیسه کمانا، ماں باپ کی خدمت کرنا، بیوی بچوں سے محبت کرناوغیرہ ہے۔آخر ہمیں پیدا کیوں کیا گیاہے؟

سوال 04: کچھ لوگ کہتے ہیں، کہ ہمارے نبی پاک طبقہ اُلہ " اُمی" تھے۔اور وہ کہتے ہیں کہ " اُمی" کا مطلب آن پڑھ ہوتا ہے۔ معاذ اللہ، کیا ہمارے نبی پاک طلق ایکم آن پڑھ تھے؟

سوال 05: جب حدیثِ پاک سے ثابت ہو تاہے کہ ، ہم ، نبی پاک طلق آیام د نیا کے کسی بھی حصے سے سلام پیش کر سکتے ہیں اور ہماری فریاد ، اُن تک پہنچے سکتی ہے ، تو پھر اس کو بنیاد بنا کر ہم فوت شدہ اولیاءاللہ ، سے مدد کیوں نہیں مانگ

سوال 06: آخر، مسلمان ہونے کے لیے کس بنیادی عقیدے کا ہوناضر وری ہے؟ کیونکہ تقریباً ہر ہی فرقے کے، کٹر مولوی اپنے علاوہ دوسرے فرقے والوں کو کافر کہتے رہتے ہیں۔

سوال 07: کیانبی پاک طرف ایک آلیم کو غیب کاعلم ہے؟ اور کیااس بات کو ہم قرآن پاک اور احادیث نبوی طرفی آلیم سے ثابت کر سکتے ہیں؟



سوال 08: کٹی لوگ قرآن پاک سے غلط ثابت کرتے ہیں کہ ، حضرت ابراہیم علیہ السلام کے والد کا نام آزر تھا، جبکہ آزر تو کافرتھا، جبکہ حقیقت میں آزر والد نہیں چپاتھا،اوران کے والد محترم تومسلمان تھے، قرآن پاک اور صحیح حدیث

سوال 09: آغاخانی، بریلوی، دیوبندی، وہابی، اہل سنت، یاشیعہ، کس فرقے کے علماء کی قران وحدیث کی تشریح درست ہے۔آخرایک عام مسلمان کس فرقے میں شمولیت اختیار کرے۔؟

سوال 10: کچھ لوگ کہتے ہیں۔ کہ جب ہم، مسلمان، باقی مذاہب مثلاً، ہندو، عیسائی، یہودی وغیرہ کے ساتھ کار و بار کر سکتے ہیں، تو پھر کئی لوگ قادیا نیوں کے ساتھ کار و بار کرنے کی مخالفت کیوں کرتے ہیں؟

سوال 11: کیاہم بھی ولی اللہ کے دوست) بن سکتے ہیں۔؟اولیاءاللہ (اللہ کے دوست) کی پہچان کیا ہے؟اور ولی اللہ (اللہ کے دوست) کے ساتھ تعلق رکھنے کا کیا فائدہ ہے۔؟

سوال 12: ان تمام لو گوں سے در خواست ، جو حضرت علی رضی الله تعالٰی عنه اور اہل بیت سے محبت کا دعوی کرتے ہیں، مگر حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالٰی عنہ کے خلاف بولتے ہیں۔ قرآن پاک وصیحے حدیث پاک کی روشنی میں اس معاملے کو سمجھیں۔

سوال 13: آخر کیاوجہ ہے کہ ،ایک بھی صحیح حدیث پاک سے نبی کریم طلع کیاہم کے یوم وفات کی تاریخ ثابت نہیں موتی \_؟ آخر صحابه کرام تاریخ وفات یاتاریخ ولادت کواتناضر وری کیوں نہیں سمجھتے تھے۔؟

سوال 14: کیاآج کل کے علماء یاعوام، حضرت امام ابو حنیفہ رحمت اللّٰدعلیہ ،اور دیگر اماموں سے اختلاف کر سکتے

سوال 15: آخر کیاوجہ ہے کہ ، آج مسلمانوں کی اکثریت ، علماءاہلسنت (پیرصاحبان ، صوفیاء کرام ) ، کے ساتھ منسلک ہے۔ جبکہ بریلوی، دیو بندی، وہابی اور شیعہ حضرات مسلمانوں کے حجوے ٹے فرقوں کی نمائند گی کرتے ہیں۔



سوال 16: صحابہ کرام، کے در میان کئی معاملات میں اختلافات تھے۔اس معاملہ پر ہمارا کیار دعمل اور عقیدہ ہونا

سوال 17: کیاکالے جادو کی وجہ سے،اولاد کانہ ہونا، کاروباریانو کری میں رکاوٹ پیدا ہو سکتی ہے۔؟ کالے جادو کے بارے میں ہمارا کیاعقیدہ ہو ناچاہیے؟

سوال 18: کیاآپ جانتے ہیں کہ ،ایک خاص ترین علم ہے، جس کے آگے د نیاوی اور سائنسی علم کی کوئی حیثیت نہیں ہے، اوراس علم (علم لدنی)، تک عام انسانوں کی رسائی نہیں ہے،۔ آئیبے قرآن وحدیث سے اس علم (علم لدنی)، کی معلومات حاصل کرتے ہیں۔

سوال 19: کیا صحابہ کرام رضوان اللّٰدا جمعین میلاد شریف مناتے تھے،ا گرہاں تواس کا ثبوت کیاہے۔ کیامیلاد شریف نه منانے والا گناه گار ہو تاہے؟

سوال 20: میلاد شریف کس طرح مناناچا ہیئے؟ میلاد شریف کے موقع پر جلوس نکالنے کی شرعی حیثیت کیاہے؟ ا گر کوئی انسان نمازوں میں سُستی کرے، مگر میلاد شریف کی محفل با قاعد گی سے مناتا ہو۔ توایسے شخص کے بارے میں کیا کہناچاہیے؟

سوال 21: کچھ لوگ کہتے ہیں کہ 12ر بیچ الاوّل تو نبی پاک طبّی آیا ہم کی یوم ولادت کے ساتھ ساتھ یوم وصال بھی تو ہے پھر آپ لوگ 12ر بیج الاوّل کوخوشی کیوں مناتے ہیں؟

سوال 22: بدعت کیاہوتی ہے؟اور کیاہر بدعت بڑی ہوتی ہے؟ پچھ لوگ کہتے ہیں کہ میلاد شریف کی محفل کرانا برعت ہے کیا بیر درست ہے؟

سوال 23: اسلام میں کتنی عیدیں ہیں؟ کیا عید میلادالنبی ﷺ کہنایا منانا جائز ہے؟ کیا یہ بات قرآن پاک اور احادیث مبار کہ سے ثابت ہو سکتی ہے۔



سوال 24: کیچھ لوگ کہتے ہیں کہ بار بار میلاد شریف منا نااور ہر سال مدینہ پاک حاضری کی کیاضر ورت ہے ،اور ہر سال عمرہ کرنے کی بھی کیاضر ورت ہے؟ بلکہ بار بار میلاد شریف منا نااور ہر سال مدینہ باک حاضری کی بجائے اُن پیسوں سے غریب بچیوں کی شادی کر دیا کریں۔؟

سوال 25: آخر کس فرقے کے علماء کی قرآن وحدیث کی تشریخ کو درست مانناچاہیے۔؟ کیادین کی تبلیغ کے لئے، با قاعدہ عالم دین ہونا، یامفتی ہوناضر وری ہے۔؟ کچھ،لوگ کہتے ہیں کہ ،عالم دین، کے علاوہ، کسی عام مسلمان، کا بیان سننااور شیئر کرناحرام ہے۔ کچھ لوگ کہتے ہیں،جوانسان،کسی

مدر سے سے با قاعدہ، پڑھا ہوانہ ہو، ایسے انسان کو دینی معاملات میں نہیں بولناچا ہیے۔ کیایہ بات درست ہے؟ سوال 26: کچھ لوگ، کہتے ہیں، کہ اپناد ماغ استعال کرنے کی کوئی ضرورت نہیں، بس علاء کرام کے پیچھے آنکھیں بند کر کے چلتے رہو۔ کچھ لوگ کہتے ہیں کہ قرآن وحدیث کی تشریح، صرف مُستندعالم دین ہی کر سکتے ہیں۔لہذاہر انسان کوان معاملات میں نہیں بولناچاہیے، کیاوا قعی ایساہے؟

سوال 27: مسلمانوں کے 73 فرقوں میں سے درست صرف 1، آخر باقی 72 کا کیا ہو گا؟ صحیح حدیث پاک، کی روشنی میں مسکلہ سمجھیں۔

سوال 28: مسلمانوں کی اکثریت، صوفی میوزک اور قوالی کی قائل ہے، مگر، دیوبندی، بریلوی اور وہابی علاء موسیقی کے خلاف ہیں، آخر درست کون ہے؟

سوال 29: کیاکسی پیر صاحب کا مرید بننے سے پہلے قرآن و حدیث کاعلم حاصل کرنازیادہ ضروری ہے یاپہلے ہم کسی بیر صاحب کے مرید بنیں،اور پھر قرآن وحدیث کاعلم حاصل کریں؟ پیری مریدی، کی شرعی حیثیت کیا ہے سوال 30 کئی مولوی صاحبان اور کئی سیاسی قائدین کہتے ہیں کہ ، دوسرے فرقہ کے علماء، یادیگر سیاسی قائدین کی عزت کرناجائز نہیں ہے۔ جبکہ قرآن وحدیث سے تو کچھ اور ہی ثابت ہوتا ہے۔



- سوال 31: 3 نہیں، بلکہ 4 سیح حدیث پاک سے ثبوت، کہ ، بریلوی، دیوبندی، وہابی اور شیعہ، کلمہ گو مسلمان کے پیچیے اختلافات کے باوجود بھی، نماز پڑھی جاسکتی ہے۔،آخر حقیقت کیاہے؟؟
- سوال 32: کیے کافر( قادیانی، ہندو، پارسی، عیسائی، یہودی، وغیرہ)،اور کلمہ گومشر ک میں کیافرق ہے؟ کیاکلمہ گو مشرک، گمر اہ اور بدعقیدہ انسان کے بیچھے نماز ہو سکتی ہے؟
- سوال 33: کیافوت شدہ لوگ، زندہ لو گوں کے لئے دعا کر سکتے ہیں۔ ؟ کیافوت ہوئے بزر گوں کے وسلے سے دُعا مانگناجائزہے؟ مزارات پر جاکر دعامانگنے کا کیا فائدہ ہے؟
  - سوال 34: کئی لوگ کہتے ہیں کہ فوت شدہ لو گوں کو زندہ لو گوں کی طرف سے کی گئی عبادت کا فائدہ نہیں پہنچا، لہذا فاتحہ خوانی، قل اور چہلم کر ناجائز نہیں ہے۔جو کام صحابہ کرام سے ثابت نہ ہو کیا،اس پر عمل کر ناجائز ہے؟ سوال 35: کیا صحابہ کرام رضوان اللہ اجمعین کی زندگیوں سے ہم ثابت کر سکتے ہیں، کہ اسلام میں مزارات، کی اجازت ہے؟ا گرمز ارات پر کچھ گمر اہ لوگ، سجدے کریں، یا کوئی اور غیر شرعی کام کریں، تو کیااس صورت میں مزارات کو تباہ کر دینا جائز ہے؟
- سوال 36: جب حدیثِ پاک سے ثابت ہوتا ہے کہ ،انبیاءعلیہ سلام، وفات کے بعد بھی کسی کی مدد فرما سکتے ہیں، تو پھران وا قعات کوبنیاد بناکر فوت شدہاولیاءاللہ سے مد دما نگنا کیوں جائز نہیں ہے؟مزرات پر جا کر دُ عاما نگنے کا صحیح طریقه کیاہے؟
- سوال 37: یاعلی مد داور یاغوث مد د کانعرہ کیوں نہیں لگاناچاہیے؟ کیااولیاءاللہ فوت ہونے کے بعد اپنی قبر وں سے ہماری مدد نہیں کر سکتے؟
  - سوال 38: کچھ لوگ کہتے ہیں۔ نبی پاک طبی قالیم ہماری طرح کے ایک عام بشر ہیں۔ کیا یہ بات ٹھیک ہے؟ سوال 39: كيانبي پاك طبيع نور ہيں، يابشر (انسان) ہيں۔؟



سوال 40 آخراہل بیت میں کون لوگ شار ہوتے ہیں؟ اگراہل بیت، بھی کوئی گناہ کریں گے، توان کوعام لو گوں سے بھی زیادہ سزامل سکتی ہے۔لہذاہم سب کواپنے اعمال پر خاص توجہ دینی چاہیئے۔اگر سادات سے کوئی غلطی ہو جائے، توہمیں کیا کرناچا بیئے؟

سوال 41: کچھ لوگ صحیح مسلم شریف کی ایک حدیث پاک کاحوالہ دے کر ثابت کرتے ہیں۔ کہ استغفر اللہ ، آقا علیہ السلام کے والد ماجد جناب حضرت عبد اللّٰہ رضی اللّٰہ تعالٰی عنہو کا فرہیں۔ کیابیہ بات ٹھیک ہے؟

سوال 42: رفع یدین کے ساتھ نماز پڑھنازیادہ بہترہے، یابغیرر فعیدین کے نماز پڑھنازیادہ بہترہے؟

سوال 43: آخر داڑھی، دیگر سنتِ موکدہ سے زیادہ اہم کس طرح ہے؟ آخر داڑھی کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ کیا حیموٹی داڑھی ر کھنااسلام میں جائز ہے؟

سوال 44: فرض نمازادا کرنے سے کام تو چل سکتاہے، مگرا گراللہ تعالٰی کی خصوصی محبت چاہیئے توسنتیں اور نوافل بھی با قاعد گی سے پڑھنے ہوں گے۔ کیونکہ۔۔۔

سوال 45: کیاسفر میں صرف د وفر ض پڑھ لینا کا فی ہے؟ کیو نکہ ، کچھ علماء کرام ، کہتے ہیں کہ ، سفر میں بھی سنتیں پڑھنی چاہیں۔ مگر فرض آدھے کرلو۔ آخر ، قصر (سفر ) نماز ، ہے کتنی ؟ قصر نماز کے لئے کتنے دن کاسفر ضرور ی ہے۔ سوال46: جعه کی نماز کی کتنی رکعتیں پڑھنی چاہیے؟ نبی پاک ﷺ، سے جمعہ کی نماز کی کتنی رکعتیں پڑھنا ثابت

سوال 47: کیاکا فرکے جنازے کا بھی احترام کرناچاہیے؟ کیاد وسرے فرقہ کے علماء، کا اختلافات کے باوجود بھی ادب كرناچا ہيے۔؟

سوال 48: کیا صحابہ کرام، کے در میان بھی در جات اور مراتب میں فرق ہے۔؟



سوال 49: نمازِ تراوی کی شرعی حکم کیاہے؟ کچھ لوگ کہتے ہیں۔ کہ نماز تراوی سُنت موکدہ ہے،اور جو نماز تراو تے ادا نہیں کرے گاوہ گناہ گار ہو گا۔ کیاوا قعی اس طرح ہے ؟ کیا ہم حدیث پاک سے ثابت کر سکتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہونے گیارہ تراوی (8+8) کا حکم دیاہے۔ کیونکہ کئی لوگ کہتے ہیں کہ صرف20 تراو تکیر هناہی درست ہے۔

سوال 50: قرآن پاک سے ثبوت کہ ،ز کوۃ ہسپتالوں، دینی مدر سوں، فلاحی ادار وں اور مساجد کو بھی دی جاسکتی ہے، کیکن افضل بیہ کہ اپنے قریبی رشتہ دار وں اور جاننے والوں کو دی جائے۔ کیو نکہ۔۔

سوال 51: کئی علماء کہتے ہیں، کہ ، نبی کریم طبی آیا ہم، نے اللہ تعالی کو واقعہ معراج میں اپنی آنکھوں سے دیکھاہے، کیا واقعی ایساہے؟

سوال 52: آخرآج کے دور میں کیسے معلوم ہو سکتا ہے، کہ ، کون سے علماء کرام کو سنناچا بیئے اور کن کو نہیں سننا چاپیے؟

سوال 53: کئی لوگ کہتے ہیں کہ ، جس طرح ڈاکٹر ہی علاج کر سکتا ہے ،اور مکینک ہی گاڑی ٹھیک کر سکتا ہے ،اسی طرح صرف علماء ہی دین کی تشریح کر سکتے ہیں، آخر کیا کریں؟؟

سوال 54: کئی لوگ کہتے ہیں کہ ، جب مولا علی ، کہنا حدیث پاک سے ثابت ہے ، تواس کا مطلب نکلتا ہے ، کہ نبی کریم طبی اللہ کے بعد جانشینی، حضرت علی رضی اللہ تعالٰی عنہ کے لیئے ثابت ہوتی ہے۔ آخریہ موقف قرآن پاک سے کس طرح غلط ثابت ہو تاہے؟



### سوال نمبر 01: عبادات كافائد هاسى وقت ہو گا،ا گرانسان ميں ايمان ہو گا۔ نبى كريم ملتَّ اَيْلِم كى محبت اور ادب، نماز و روزهاور دیگر عبادات سے زیادہ اہم ہے۔ صحیح حدیث پاک سے سمجھیں۔

ع**بادات کا فائدہ صرف اِس صورت میں ہو سکتا ہے۔** کہ جب انسان کے اندرا بیان ہو،اگر کسی میں ایمان ہی نہیں رہا۔ تواُس کی عبادات فضول ہیں۔ کیونکہ قوی امکان ہے۔ کہ گستاخ اور بےاد ب انسان کا بیماناُس کی بداعمالیوں کی وجہ سے ختم ہو جاتا ہے ،اس لیے پہلے ایمان بچائیں پھر اپنی ظاہر ی عبادات پر بھی توجہ دیں۔لہذا،ایمان کو بچانانماز،اور روزہ سے زیادہ اہم ہے۔ اگرا بمان سلامت رہے گا، تو پھر ہی عبادات کا فائدہ حاصل ہو گا۔ ورنہ عبادات کا کوئی فائدہ نہیں۔ گستاخ اور بے ادب انسان نماز، روزہ اور دیگر عبادات کے باوجود جہنم کاخوب مزہ چکھیں گئے۔

مدیث مبارکہ نمبر1: آنحضرت طلّی آیا ہے فرمایاتم میں سے کوئی شخص ایماندار نہ ہوگا، جب تک اس کے والداور

اس کی اولا داور تمام لو گوں سے زیادہ اس کے دل میں میری محبت نہ ہو جائے۔ سیج بخاری-15

صریت مبارکہ نمبر2: ایک صاحب نے رسول اللہ طائی آیا ہم سے قیامت کے بارے میں یو چھاکہ قیامت کب قائم ہو گی؟اس پرآ قاعلیہ السلام نے فرمایا: کہ تم نے قیامت کے لیے تیاری کیا کی ہے؟انہوں نے عرض کیا کچھ بھی نہیں، سوااس کے کہ میں اللہ اور اسکے رسول سے محبت رکھتا ہوں۔ آقاعلیہ السلام نے فرمایا: کہ پھر تمہار احشر بھی انہیں کے ساتھ ہو گاجن سے تہہیں محبت ہے "حضرت انس رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہ 'نے بیان کیا کہ ہمیں مجھی اتنی خوشی کسی بات سے بھی نہیں ہوئی جتنی آپ طلی الم کی بیر حدیث سن کر ہوئی کہ ''تمہاراحشرانہیں کے ساتھ ہوگا، جن سے تمہیں محبت ہے۔ "حضرت انس رضی اللہ تعالی عنہمانے کہامیں بھی آ فاعلیہ السلام سے اور ابو بکر وعمر رضی اللہ تعالی عنہماسے محبت رکھتا ہوں اور ان سے اپنی اس محبت کی وجہ سے امیدر کھتا ہوں کہ میر احشر انہیں کے ساتھ ہو گا،ا گرچہ میں ان جیسے عمل نہ کر سکا۔ (صحیح بخاری، رقم الحدیث 3688)

**اُوپر دی ہو کی وونوں احادیث مبار کہ سے پینہ چلتا ہے۔** کہ نبی پاک طبی آیکٹی سے محبت وہ عمل ہے جوانسان کی تقدیر بدلنے کے لیے کافی ہے۔ ہم یہ نہیں کہہ رہے کہ فرائض کواہمیت نہ دیں۔ مگر نبی پاک طبی ڈیکٹم کااد ب اور عشق، فرائض سے بہت زیادہ اہم ہیں۔

سوال 02: اگر کوئی کسی کافر کے گھر میں پیداہوتاہے،اوراُس تک دین اسلام کا پیغام بھی نہ پہنچاہو، تو کیا پھر بھی وہ قصور وارہو گا؟آخر تقزیر اور قسمت کا کتناعمل د خل ہوتاہے۔؟ کیااپنافر قد،اور مذہب، ہم خود منتحب کرتے ہیں، یااللہ تعالی، کااس معاملے میں ہارے اُوپر کوئی جرہے؟

آب میں سے کوئی بریلوی ہے، کوئی اہلسنت ہے، کوئی دیوبندی ہے، کوئی اہلحدیث، کوئی شیعہ ہے، کوئی آغاخانی ہے، اور کوئی کیاہے کوئی کیاہے وغیر ہوغیر ہ۔ا گرمیں آپ سے پوچھوں کہ ،آپ شختیق سے دیوبندی،اہلحدیث،اہلسنت، بریلوی، شبعہ (وغیرہ)ہیں؟ یا پھرماں باپ کی تقلید میں؟ تولازم ہے آپ کا جواب ہو گاماں باپ کی تقلید میں۔ چو نکہ امی ابو بریلوی تھے، یادیو بندی تھے، یااہلحدیث تھے،اہلسنت تھے،شیعہ تھے،اسی لیے میں بھی بریلوی، دیو بندی، اہلحدیث،شیعہ ہول۔

توسوال یہ ہے کہ یہودی وعیسائی کا بچہ بھی توماں باپ کی تقلید ہی میں یہودی وعیسائی ہے۔ پھر وہ بچہ کیوں کافر کیااللہ نے یہودی بچے پر ظلم کیا کہ اُسے یہودی گھر میں پیدا کر دیا؟ (معاذاللہ)اور آپ کو ہریلوی، دیو بندی، شیعہ،اہلحدیث ،گھر میں؟ سوچئے کہ کیااللہ تعالی ظالم ہے(معاذاللہ)جو ہمیں فر قوں،اور مختلف مذاہب،میں پیدا کر تاہے؟ یا پھر ہم ظالم ہیں جو عقل کے ہوتے ہوئے بھی تحقیق نہیں کرتے ؟اور آنکھ بند کر کے جو جس فرقے یامذہب میں پیداہو تاہے اسی کو حق سمجھ بیٹھتاہے۔



**اصل میں اللہ تعالیٰ، نے انسان کو عقل عطا کی ہوئی ہے ،**لہذاانسان کواس کی عقل اور شعور ،درست اور غلط کی پہچان بتا دیتے ہیں۔ یہی وجہ ہے، کہ اسلام آج بھی دنیا کاسب سے تیزی سے پھیلتا ہوا مذہب ہے، کیونکہ اسلام دین فطرت ہے،اورلوگ جب عقل استعال کرتے ہیں، تود وسرے مذاہب چھوڑ کر مسلمان ہو جاتے ہیں۔ا گرکسی غیر مسلم تک واقعی اسلام کا پیغام نہیں پہنچا، لیکن پھر بھی اُسے اللہ تعالیٰ کی توحید پر ایمان لا ناضر وری ہے ، کیو نکہ اسلام دینِ فطرت ہے،اورا گروہ اپناد ماغ استعمال کرے تو،ایک اللہ تک ضرور پہنچ سکتا ہے۔اور باقی بنیادی اخلا قیات اور نیکی اور بدی کابنیادی شعور لے کر ہر انسان پیدا ہوتا ہے۔ لہذار وزِ قیامت، ہر انسان سے اُس کے علم، شعور اور عقل کے مطابق ہی سوال جواب ہو گا۔ اگرایک سکول کااستاد، پہلی کلاس کے

**بچ**ے سے ساتویں جماعت کی کتاب کا سوال نہیں یو چھے گا، کیو نکہ وہ جانتا ہے کہ پہلی کلاس کے بچے نے انجھی تک ساتویں جماعت کی کتاب پڑھی ہی نہیں،لہذااسی طرح روزِ قیامت انسان سےاُسی چیز کاسوال یو چھاجائے گا، جس کا اُسے علم دیا گیا ہوگا،اور جواُس کے عقل اور شعور کے دائرے کے اندر آتا ہوگا۔ ہمیشہ اپنی عقل کواستعال کیا کریں،

کیونکہ،میرارب توعقل استعال نہ کرنے والوں پر خباثت کولازم قرار دیتاہے۔

فرمان الهی: اور کسی نفس کے امکان میں نہیں ہے کہ بغیر اجازت و توفیق پر ور دگار کے ایمان لے آئے،اور وہ ان

لو گوں پر خباثت کولازم قرار دے دیتاہے جو عقل استعمال نہیں کرتے ہیں۔ سوت یونس، <del>آیت نمبر -100</del>

فرمان الهى: اور بيتك ہم نے قرآن كو سمجھنے كے لئے آسان كر دياہے ، پس كيا كوئى نصيحت حاصل كرنے والاہے ؟

حدیث پاک: بچه فطرت (اسلام) پر بیدا ہوتا ہے۔ پھراس کے ماں باپ اسے یہودی یا نصرانی یا مجوسی بنادیتے ہیں۔



سچھ چی**زوں میں انسان کو کوئی اختیار نہیں ہے۔ مثلا**، زندگی اور موت میں کوئی اختیار نہیں ہے۔ موت اپنے مقررہ وقت پرآگرر ہتی ہے۔ کوئی علاج یاد وائی موت کوٹال نہیں سکتی۔اللہ تعالیٰ کی مہر بانی سے دوائی کے استعال سے تکلیف میں کمی توہو سکتی ہے، مگر موت کا وقت ٹل نہیں سکتا۔

مگر کئی چیزوں میں اللہ تعالی نے انسان کواختیار دیاہواہے۔ مثلان: اچھائی یابرائی کاانتخاب کرنا۔ اپنی بیند کا مذہب، فرقه ،اختیار کرنا، جبیباکه بهت سارے عیسائی،اور کافر ہر سال اپنی مرضی سے اسلام قبول کر لیتے ہیں۔اور کئی بد بخت ا پنی مرضی سے مسلمان سے کافر بھی ہو جاتے ہیں، جبیبامر زا قادیانی، مسلمان سے قادیانی (کافر)، ہو گیا۔ وغیرہ

ہمارے ہاں تواپنے اپنے ، فرقہ کے علماء کرام کی اندھی تقلید کا یہ عالم ہے ، کہ دوسرے فرقہ کے مسلمانوں پر بدعقیدگی، گستاخی، بدمذ ہب اور شرک، تک کے فتوے لگاناعام بات بن چکی ہے۔ اور جہالت کا یہ عالم ہے، کہ ،اپنے فرقہ کے علاء کرام کی بتائی ہوئی قرآن و حدیث کی تشر تک پر اپناد ماغ استعال تک نہیں کرتے، خواہ ثابت ہی کیوں نہ ہو جائے کہ ہمارے فرقہ کے مولوی کی قرآن وحدیث کی تشر سے غلطہ۔

نوط: کچھ معاملات میں انسان کی کامیابی باناکامی، انسان کے عمل، محنت اور نیت سے بھی مشر وط ہوتی ہے۔ مثلا، ا گر کوئی انچھی نیت سے زیادہ نیک کام اور عبادت کرے،اور لو گول کی مدد کرے، توامید ہے کہ زیادہ اجرو ثواب حاصل کرلے گا۔اسی طرح کئی د نیاوی معاملات میں زیادہ محنت کرنے والے عام طور پراللہ تعالیٰ، کی مہر بانی سے اکثر کامیاب بھی ہو جاتے ہیں۔لہذاانسان کو چاہیے، کہ ،وہ محنت اور ایمانداری کے ساتھ اپناکام کرے ، جتناأس کے اختیار میں ہو۔اور پھراپنے ربسے کامیابی کے لیے دُ عاتجی کرے،اور نتیجہ اپنے رب پر چھوڑ دے۔



#### سوال 03: کیا ہماری زندگی کا مقصد، پیسہ کمانا، مال باپ کی خدمت کرنا، ہوی بچوں سے محبت کرناوغیرہ ہے۔آخر میں پیدا کوں کیا گیاہے؟

کاروبار کرنا، چھی نوکری کی تلاش کرنا، مال باپ، بیوی بچوں سے محبت، جائز توہے، مگر،ان کاموں کوزندگی کامقصد مت بنانا، کیونکہ اصل میں ہماری زندگی کا مقصد کچھ اور ہے۔ کئی لوگ پانچ وقت کی فرض نماز توادا نہیں کرتے، مگر لو گوں کی خوب مدد کرتے ہیں۔۔۔

کئی لوگ خود تو فرض روزہ تک نہیں رکھتے، مگر غریبوں کو کھاناخوب کھلاتے ہیں۔ پھریہ لوگ کہتے ہیں، کہ ، نماز، روزہ،ز کوۃ،حج، یہ میرےاور میرےاللہ تعالی، کے در میان کامعاملہ ہے۔لہذا مجھے سمجھانے کی کوشش مت کرو۔ میں لو گوں کے حقوق تواد اکر ہی رہاہوں، کسی انسان کو تو کوئی تکلیف نہیں دے رہاہوں۔

افسوس ہے،ان لوگوں پر،جواپنے رب کی عبادت اور فرائض کے لیے تووقت نکال نہیں سکتے، مگر فلاحی کاموں اور لو گوں کی مدد کرنے کے لیےان کے پاس خوب و قت ہے۔لو گوں کی مدد کرنا،ماں باپ کی خدمت کرنا، بیوی بچوں کا خیال رکھنا، کار و بار، نو کری کرنا، وغیرہ سب جائز ہے۔۔۔ مگر، پہلے وہ کام تو کرو، جس کے لیے ہمارے رب نے ہمیں پیداکیاہے۔

### آخرالله تعالی نے ہمیں پیداکیا کیوں ہے؟

فرمان الٰهی: میں نے جنات اور انسانوں کو محض اس لیے پیدا کیا ہے کہ وہ صرف میری عبادت کریں۔

سورةالذاريات،آيت نمبر-56

فرمان الٰہی: جس نے موت اور حیات کو اس لئے پیدا کیا کہ تمہیں آزمائے، کہ تم میں اچھے کام کون کرتاہے، اور وہ

غالب (اور) بخشنے والا ہے۔ سورت الملک، آیت نمبر-2





فرض عبادت توہر حال میں کرنی ہی ہے۔ فرض عبادات کے ساتھ ساتھ نفلی عبادات کرنے سے انسان اللہ تعالیٰ کے اس حد تک قریب ہو جاتا ہے کہ اللہ تعالی اُس بندے سے محبت کرنے لگ جاتا ہے۔ اور رب تعالی اُس بندے کے کان ، ہاتھ اور آنکھیں تک بن جاتا ہے۔ فرض عبادت توایک ڈیوٹی ہے جوہر حال میں کرنی ہی ہے،جب کہ ، نفلی عبادات ڈیوٹی سے زیادہ کرنے کو کہتے ہیں۔قدرتی بات ہے جوانسان ڈیوٹی سے زیادہ کرے گاوہ اپنے رب کا خاص بیار اتو ضرور

**ثبوت کے لیے حدیث مبار کہ:** کہ اللہ تعالیٰ ار شاد فر ماتاہے: جس نے میرے کسی ولی سے عداوت رکھی میں اس کے ساتھ اعلان جنگ کروں گا،میرے کسی بندے نے میرے فرض کر دہ احکام کی بجاآوری سے زیادہ محبوب شے سے میر اقرب حاصل نہیں کیااور میر ابندہ نوافل کے ذریعے میر اقرب حاصل کر تار ہتاہے یہاں تک کہ میں اُس سے محبت کرنے لگتاہوں، جب میں اُس سے محبت کرنے لگتاہوں تو میں اُس کے کان بن جاتاہوں، جن سے وہ سُنتا ہے، اُس کی آنکھیں بن جاتا ہوں جن سے وہ دیکھتا ہے ،اُس کے ہاتھ بن جاتا ہوں جن سے وہ پکڑتا ہے اور اُس کے پائوں بن جاتاہوں جن سے وہ چپتاہے ،ا گروہ مجھ سے سوال کرے تو میں اسے ضر ور عطافر ماتاہوںاورا گرکسی چیز سے میری پناہ چاہیے تو میں اُسے ضرور پناہ عطافر ماتا ہوں۔ (صیح ابخاری، رقم الحدیث: ۱۵۰۲)

لہذاسب سے پہلے فرض عبادات پر عمل کریں، پھر کار و بار ، نو کری، ماں باپ، بیوی بچوں اور دیگر کاموں پر توجہ دیں۔اللّٰہ تعالٰی،ا گرچاہیں تو ہمارے تمام گناہ معاف فرما سکتے ہیں۔ مگراس کامطلب بیہ نہیں ہے، کہ ، ہم نماز،روزہ، ز کو ۃ اور حج جیسے اہم ترین فرائض میں کو تاہی کریں۔

#### سوال نمبر 04: کچھ لوگ کہتے ہیں، کہ ہمارے نبی پاک ملٹ ایکٹے " اُمی" تھے۔اور وہ کہتے ہیں کہ " اُمی" کا مطلب آن پڑھ ہوتا ہے۔ معاذ اللہ، کیا ہمارے نبی پاک ملٹھ اُلیم آن پڑھ تھے؟

افسوس ہے اُن لو گوں پر ، جو معاذ اللہ ، قرآن و حدیث ، سے ، غلط مطلب نکال کر ، نبی کریم طلّی کیالٹم کی شان کم کرنے کی کوشش میں لگے رہتے ہیں۔اور ماشااللہ، کتناخوش نصیب ہے وہ انسان، جو اسی قرآن و حدیث، سے صحیح مطلب بیان کرے،اپنے نبی کریم طالع کیا تھاں ڈھونڈ، ڈھونڈ کربیان کر تاہے۔دونوں کے قرآن وحدیث، پڑھنے کی نبیت میں ہی زمین آسان کا فرق ہے۔ کچھ لوگ نبی پاک طبی آرائی کی ذات پاک کے لیے "اُمی" کا مطلب آن پڑھ کہتے ہیں (معاذاللہ) اصل میں اس جگہ " أمی " کامطلب آن پڑھ نہیں ہے۔ بلکہ "أمی " کامطلب ہے،

"جو کسی انسان سے بڑھانہ ہو" کیونکہ ہمارے نبی پاک ملٹی ڈیٹٹم وُ نیاوی طور پر کسی مکتب نہیں گئے تھے اور نہ ہی آپ طَنَّ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا صَلَ كَي تَقْي \_ كِيونكه الرّنبي بإك طلَّةُ أَلِيمٌ وُ نياوي طور پر يا ظاہري طور پر كسي انسان سے تعلیم حاصل کی ہوتی، تو تعلیم دینے والاانسان کل کو دعویٰ کر سکتا تھا، کہ مسلمانوں کے نبی پاک طبی کیائی کا ُستاد، تو میں ہوں۔اللہ تعالی نے نبی پاک طلی ایک موخود تعلیم اور علم عطافر مایا!!!

شبوت نمبر (اَ لرَّحمن) سوره رحمن کی پہلی دوآیات پڑھ لیں۔ (اَ لرَّحمنُ) (عَلَّم القُرانَ) رحمن نے قرآن سکھایا!

نوف: اباسی ترجمعه کرنے والوں سے یہی پوچھ لیں که رحمن نے قرآن کس کو سکھایا؟

اب ان لو گوں کو جواب ہم دیتے ہیں۔ کہ قدرتی بات ہے۔ کہ رحمن نے قرآن اُسی کو سکھایا جس پر قُرآن نازل فرمایا ۔ اور نازل تو پھر قرآن پاک ہمارے نبی پاک طبیع کیا ہے ہیں فرما یا۔ جس کو سکھانے والار حمان(اللہ تعالی)خو د ہو ، معاذ الله اس نبی پاک طلع ایم کو آن بڑھ کہتے ہو۔

ثبوت نمبر2 (قرآن پاک سے)اوراے محبوب اگراللہ کا فضل ورحمت تم پر نہ ہوتا، توان میں سے پچھ لوگ ہیہ



چاہتے کہ شہیں دھو کادے دیں اور وہ اپنے ہی آپ کوبہکارہے ہیں ، اور تمہار ایچھ نہ بگاڑیں گے ، اور اللہ نے تم پر کتاب ،اور حکمت اُتاری اور شہیں سکھادیا جو کچھ تم نہ جانتے تھے،اور الله کا تم پر بڑا فضل ہے۔ سورۃ النیاء آیت نمبر۔113 نوب: جب الله تعالی خود فرماتا ہے۔ "اور شہیں سکھادیا جو کچھ تم نہ جانتے تھے،اور اللہ کاتم پر بڑا فضل ہے "خوداحساس كريں جس عظيم شخصيت كاأستاد،رب تعالى خود ہو،معاذالله وہ نبى پاك طلَّيْ اَكْ بِرْھ كيسے ہو سكتے ہيں؟ الله تعالیٰ نے ہمین ایسے لو گوں کی صحبت سے بچائے ،جواپنے نبی پاک ﷺ کی شان کم کرنے کے جیکروں میں ہی لگے رہتے ہیں۔

سوال نمبر 05: جب صدیثِ پاک سے ثابت ہوتا ہے کہ ، ہم ، نبی پاک اللہ دنیا کے کسی بھی حصے سے سلام پیش کر سکتے ہیں اور ہماری فریاد، اُن تک پہنچ سکتی ہے، تو پھر اس کوبنیاد بناکر ہم فوت شدہ اولیاءاللہ، سے مدد کیوں نہیں مانگ

سلام اُسی کو بیش کیاجاتا ہے جو،جواب دینے کی قدرت رکھتا ہو۔ نبی پاک ﷺ نے تو ہم کو خاص تا کید کی ہے کہ ہم دنیا کی کسی بھی،مسجد میں داخل ہوتے وقت پہلے نبی پاک ﷺ کو سلام بھیجیں اور پھرمسجد میں داخل ہونے کی دُعا کریں۔ اس سے بیہ بھی ثابت ہوتا ہے۔ کہ اللہ تعالی کی مہر بانی سے نبی پاک ﷺ تک ہمار اسلام پہنچتا ہو گااور وہ اللہ تعالی کی مہر بانی سے ہمارے سلام کاجواب بھی عنایت فرماتے ہو نگے۔

**مدیث پاک:** جب کوئی شخص مسجد میں جائے تو نبی اکر م پر سلام بھیجے، پھر کہے: "اللھم افتح لیی ابواب رحمتک" اے اللہ! میرے لیے اپنی رحمت کے در وازے کھول دے اور جب نکلے توبیہ کہے''اللھم انبی اسالک من فضلک "اے اللہ! میں تجھ سے تیرے فضل کا سوال کرتا ہوں۔ (ابن ماجہ۔772)



نبی پاک ﷺ اور دیگر تمام انبیاء کرام علیه السلام این این قبروں میں حیات ہیں۔اور اللہ تعالیٰ کی عبادت بھی فرماتے ہیں ۔اللہ تعالیٰ کی مہر بانی اور عطاسے نبی پاک ﷺ کو، تواپنی قبر شریف میں بیہ تک معلوم ہو تاہے۔ کہ اُن کا کون سااُمتی اُن یر کتنی بادرود پاک پڑھتاہے

حدیث پاک: رسول الله ﷺ نے فرمایاتم لوگ جمعہ کے دن میرے اُوپر کثرت سے درود ، جیجو ،اس لیے کہ جمعہ کے دن فرشتے حاضر ہوتے ہیں،اور جو کوئی مجھ پر در ود بھیجے گااس کا در ود مجھ پر اس کے فارغ ہوتے ہی پیش کیا جائے گا: عرض کی گئی: کیامرنے کے بعد بھی؟آپ ﷺ نے فرمایا: ہاں مرنے کے بعد بھی، بیشک اللہ تعالی نے زمین پر حرام کر دیاہے کہ وہ انبیاء کا جسم کھائے،اللہ کے نبی زندہ ہیں ان کوروزی ملتی ہے۔ (ہن اجدر تم الحدیث ۱۳۲۷)(سُن ابودور ر تم الحدیث ۱۰۴۷) جورب تعالی ہماراپڑھاہوادرود باک نبی باک اللہ تک پہنچانے پر قادرہے۔وہرب تعالیٰ اس بات پر بھی قادرہے، کہ ہماری کوئی درخواست بھی نبی پاک ﷺ تک پہنچادے۔ نبی پاک ﷺ سے درخواست کرنی چاہیے کہ بار سول اللہ ﷺ ہمارے حق میں دین وڈ نیا کی مکمل بھلائی کی دُ عافر ماد ہجیے ،اور ہم کوا بنی شفاعت سے بہر ہ مند فر مائیں۔ یادر تھیں!ا گر نبی پاک ﷺ نے درخواست قبول فرماتے ہوئے ہمارے حق میں دُعائے خیر فرمادی، توانشااللہ،اللہ تعالیٰ نبی پاک ﷺ کی اس دُعا کو ہمارے حق میں ضرور قبول فرمائے گا

**ثبوت:** انسان سلام اُس کو کرتاہے جو جو اب دے سکے ، جب ہم کسی کو سلام کرتے ہیں ، تواُس کا مطلب ہے ہم اُس کے لئے دعاکرتے ہیں کہ تم پراللہ تعالی کی سلامتی ہو۔ تو سلام سننے والا بھی ہمیں دعادیتا ہے کہ تم پر بھی سلامتی ہو۔ یعنی که وه ہم کو "وعلیمُ السلام" کہتاہے۔جو کہ ایک دعاہے۔جب ہم قبر ستان جاتے ہیں تو ہم قبر والوں کو سلام تجیجتے ہیں اور کہتے ہیں ''السلام علیکم یااصل القبور'' اے قبر وں والو تم پر سلامتی ہو۔(ہائ تری یتب ابنائیہ قبار قبار قبالدیہ: ۱۰۵۳) توہم مر دوں کوسلام تب ہی کرتے ہیں کہ وہ ہمیں جواب دیں گے۔جواب میں وہ ہمیں دعاہی دیتے ہیں کہ تم پر بھی الله کی سلامتی ہو۔ تواس سے ثابت ہوا کہ مر دے سن بھی سکتے ہیں اور دعا بھی دے سکتے ہیں۔ یہ توایک عام مر دے کا حال ہے کہ وہ بھی دعادے سکتاہے ، تو پھر اللّٰہ تعالٰی کے نیک بندے جود نیاسے تشریف لے جاچکے ہیں تو پھران کی دعا کا،اوررب تعالیٰ کی بارگاہ میں ان کی دعا کی قبولیت کا اندازہ تو ہم لگاہی نہیں سکتے۔

نبی پاک ﷺ اور دیگر انبیاء علیہ سلام کے معجزات، اور دیگر چند خاص واقعات کوبنیاد بناکر دیگر نیک لوگوں کی بزرگی **ثابت کرنے کی کوشش نہیں کرنی چاہیے۔** کیونکہ ،انبیاعلیہ سلام اور دیگر اولیااللہ میں زمین اور آسان سے بھی زیادہ، کا فرق ہے۔ مگرانبیاءعلیہ سلام اللہ تعالیٰ کی مہر بانی سے وفات کے بعد بھی مد د کر سکتے ہیں۔ کیونکہ یہ بات حدیث پاک سے ثابت ہوتی ہے۔ (مزیدر ہنمائی کے لئے سوال نمبر 47 پڑھ کیں۔)

جولوگ آپ کو کہیں کہ اولیاءاللہ، فوت ہونے کے بعد بھی مد د کر سکتے ہیں، تواُن سے کہیں کہ اپنےاس دعوے کو حدیث پاک سے ثابت کریں۔اوراُن کو کہیں، کہ ثابت کریں، کہ ، صحابہ کرام،مزارات پر جاکر فوت شدہ شخصیات سے مدد طلب کرتے تھے۔وہ مجھی بھی اس دعوے کو حدیث پاک سے، ثابت نہیں کر سکتے۔

سوال نمبر 06: وہ، کون ساعمل ہے، جس کے بعد کسی بھی فرقے پر عمل کرنے والا، صریحاً، کافر، قرار دیاجا سکتا ہے کیونکہ، تقریباً ہر ہی فرقے کے، کٹر مولوی اپنے علاوہ دوسرے فرقے والوں کو کافر کہتے رہتے ہیں۔آخر، مسلمان ہو نے کے لیے کس بنیادی عقیدے کا ہوناضر وری ہے؟

**ایک بنیادی اصول یادر تھیں!** کہ جس طرح کلمہ پڑھنے اور کلمے پر دل سے یقین رکھنے پر ایک انسان مسلمان ہو تا ہے۔اسی طرح کلمے سےا نکار کرنے پر ہی ایک انسان کو صریحاً کافر ، قرار دیا جاسکتا ہے۔ یعنی کہ ، جن بنیادی چیزوں پر ا بمان رکھنے سے اور اُن کے اقرار سے انسان مسلمان کہلا یاجائے گا،اُنہی چیز وں کے انکار سے ہی انسان،۔'' صریحاً کا فر "كهلا ياجائے گا۔ ہر وہ انسان مسلمان ہے، جس كاعقيدہ درست ہو۔ شيعه، بريلوى، ديوبندى، اور وہابى كهلوانے سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔اصل بات عقیدے کی ہے۔مسلمان ہونے کے لیے کم از کم اس عقیدے کا ہوناضر وری ہے۔



1\_ الله تعالى كواپنارب ماننا، اور صرف الله كى عبادت كرنا<u>\_2</u> حضرت محمد طلق يناتهم كوالله تعالى كاآخرى نبى، رسول اورالله تعالیٰ کا بنده ماننا۔ 3 ۔ تماانبیاءعلیہ اسلام اور تمام آسانی کتابوں پرایمان لانا۔ 4۔ تمام فرشتوں، تقدیر،اور يوم آخرت پرايمان لانا۔

نوه: خواه کوئی شیعه هو، بریلوی هو، دیو بندی هو، یاو هابی هو، اگروه اُوپر درج کی گئی تمام باتوں پر دل سے ایمان رکھتا ہو، ہم ایسے انسان کو مسلمان ہی کہیں گے۔جب تک کسی کاعقیدہ حد کفر تک نہ پہنچ جائے مثلاً ق**ادیانی،** تب تک کسی مسلمان پر کفر کافتوی نہیں لگانا چاہیے۔

یادرہے: ہم آپ کو مجبور نہیں کررہے، کہ آپ لازمی کسی گراہ، یابد عقیدہ انسان کے پیچھے نماز پڑھیں۔ لیکن اگرآپ کوپڑھنی پڑھ جائے، یا کوئی دوسر اانسان، کسی، بدعقیدہ یا گمر اہ انسان کے پیچھے نماز پڑھ لے، تواُس پر اعتراض مت کریں، کیونکہ بدعقیدہاور گمراہ لو گوں کے بیچھے نماز پڑھنے کوجواز، حدیث پاک سے ملتاہے۔

حدیث پاک: "میریاُمت ۲۵ فر قول میں تقسیم ہو گی سوائے ایک فرقہ کے باقی تمام جہنم میں جائیں گے " (جامع ترمذى، رقم الحديث ٢٦٣١) (ابودالود، رقم الحديث ٣٥٩٧) (ابن ماجه، رقم الحديث ٣٩٩١)

ثابت ہوا کہ، 73 فرقوں میں سے، درست راستے پر توایک ہی ہے۔ مگر باقی فرقوں کو ہم غلط تو کہہ سکتے ہیں، مگریہ نہیں کہہ سکتے کہ باقی تمام فرقے امتِ مسلمہ سے باہر ہیں۔ کیونکہ نبی پاک ﷺ نے فرمایا ہے کہ میری اُمت ساے فر قوں میں تقسیم ہو گی۔ یعنی باقی ۲ کے فرقے بھی اُمت میں ہی شامل ہیں۔ یعنی وہ اپنی اپنی سز اپوری کر کے آخر، جنت میں آجائیں گے۔اگر کسی کاعقیدہ کفر کی حد تک پہنچ جائے ، مثلا، قادیانی، توالیے انسان کو ہم مسلمانوں کے فر قوں میں شار نہیں کریں گے۔بلکہ ایسے لوگ پکے کافر کہلائے جائیں گے۔کٹر مولوی جو مسلمانوں پر کفرے فتوے لگاتاہے۔اُس سے سوال کریں۔جناب کٹر مولوی صاحب،جب علماء کرام نے دیکھا کہ قادیانی کافر ہونے کے باوجو د مسلمان ہونے کا دعوی کرتے ہیں۔ تو پہلے ہمارے علماء کرام نے شرعی طور پر قادیانیوں کو، کافر ثابت کیا، پھر عوام کو

کھل کر بتایا بھی اور اس کے بعد اسمبلی سے قانون بھی پاس کر وایا۔ کیوں کہ ہمارے علماء کرام کے پاس شرعی دلائل موجود تھے۔لہذا،اُن شرعی دلائل کی روشنی میں ہماری اسمبلی میں موجود تمام مسلمانوں نے قادیانیوں کو کافر تسلیم کیا اے کٹراور فرقہ پرست مولوی صاحب اگرتم اپنے دعوے میں سیج ہواور تہارے پاس بھی مضبوط شرعی دلاکل ہیں که معاذالله، شیعه، بریلوی، دیوبندی یاو هابی، کافر هیں۔ تو پھرتم بھی اپنے شرعی دلائل عوام، عدالت، اور السمبلی میں پیش کرو۔اور دوسرے فرقے والوں کو کافر، قرار، دلاو۔ مگر کٹر مولوی صاحب تم اچھی طرح جانتے ہو کہ تمہارے یاس علمی اور شرعی دلا کل توموجو دہیں نہیں!اورا گرتم نے اعلانیہ اپنے نظریات لو گوں تک پہنچانے کی کوشش کی تو تم کو ڈنڈے ہی پڑیں گے۔

#### ثابت کر سکتے ہیں؟

اصل میں علم غیب رب تعالیٰ کے پاس ہی ہے۔ مگر رب تعالیٰ اپنے پیارے بندوں میں سے جسے چاہتا ہے۔اور جتنا چا ہتا ہے اُن کو اُتناہی علم غیب عطافر مادیتا ہے۔رب تعالیٰ کاعلم غیب اُس کا اپناہے وہ کسی سے مانگ کر علم غیب تقسیم نہیں کر تا۔ جبکہ رب تعالیٰ کے علاوہ باقی سب کے پاس جتنا بھی علم ہے۔وہ رب تعالیٰ کا ہی عطا کر دہ ہے۔رب تعالیٰ نے اپنے انبیاء علیهم السلام، اولیاءاللہ کواور دیگر خاص بیندیدہ لو گوں کو، جتنا چاہاعلم غیب عطافر مایا۔اللہ تعالیٰ نے کتنا علم (علم غیب)، نبی پاک طلع کیالٹم کو عطافر ما یاہے۔ بیر ہم نہیں جانتے ہیں۔ ثبوت کے لیے پنیچے دیئے حوالہ جات ملاحظ فرماليں۔



شبوت نمبر1 (قرآن باک سے) یہ غیب کی خبریں ہیں کہ ہم خفیہ طور پر شہمیں بتاتے ہیں،اور تم ان کے پاس نہ تھے جب وہ اپنی قلموں سے قرعہ ڈالتے تھے کہ مریم کس کی پرورش میں رہیں اور تم ان کے پاس نہ تھے جب وہ جھگڑر ہے تھے۔ (سورة آل عمران - آیت نمبر - 44)

**ثبوت نمبر2 (قرآن پاک سے)** اور اے محبوب اگراللہ کا فضل ورحمت تم پر نہ ہوتا، توان میں سے پچھ لوگ ہیہ چاہتے کہ تمہیں دھو کادے دیں اور وہ اپنے ہی آپ کو بہکارہے ہیں ،اور تمہارا کچھ نہ بگاڑیں گے ،اور اللہ نے تم پر کتاب ،اور حکمت اُتاری اور شههیں سکھادیا۔جو کچھ تم نہ جانتے تھے،اور الله کا تم پر بڑا فضل ہے۔ (سورة النیاء آیت نمبر۔113) اس (آیت مبارکہ) کی تفصیل میں حضرت امام طبر انی رحمۃ اللّٰدعلیہ فرماتے ہیں۔ کہ اللّٰہ تعالٰی نے نبی پاک طلّٰجَ اُلْلَہُم سے فرماتاہے۔ کہ آپ کواللہ کاضر ورشکرادا کرناچاہیے۔ جس نے آپکوآگاہ کر دیااُسسے بھی جو پہلے ہو چکاہے۔اوراسسے بھی جومستقبل میں ہو گا،اوریہ اللہ تعالیٰ کاآپ ﷺ پرخاص کرم ہے۔

ثبوت نمبر 3 تحدیث مبارکه به "حضرت ابن عباس «خواشه تعلامه ناست و ایات ہے۔ که رسول الله پینیم کا گزر دو قبر ول کے پاس سے ہوا، توآپﷺ نے فرما یا کہ ان کو عذاب ہور ہاہے ،اور بیر کسی کبیر ہ گناہ کی وجہ سے نہیں ہے۔ان میں سے ا یک پیشاب کی حیجنٹوں سے نہیں بچتا تھااور دوسر ا چغلی کرتا تھا۔ پھر آپ ﷺ نے ایک ٹہنی لی اور اس کے دوجھے کر کے ہر قبر پرایک حصہ گاڑھ دیا۔ صحابہء کرام (منون اللہ جمین) نے عرض کیا یار سول اللہ ﷺ ایسا کیوں کیا،آپ ﷺ نے فرمایاجب تک یہ خشک نہیں ہو نگی تب تک ان کے عذاب میں کمی ہوتی رہے گی "

(صحیح بخاری، کتاب الوضو۔ رقم الحدیث 218) (سُنن الودو'د۔ رقم الحدیث۔20) (جامعہ ترمذی حدیث پاک نمبر۔70)

یہ نبی پاک طلق کیا ہم کا علم غیب ہی توہے۔ کہ آپ طلق کیا ہم کو قبر میں موجو دلو گوں پر عذاب کا بھی معلوم ہو تاہے۔اور بیہ عذاب کس وجہ ہور ہاہے یہ بھی معلوم ہو تاہے۔(نوٹ)-اس سے یہ بھی ثابت ہو تاہے کہ نبی پاک طلق کیا ہم ری طرح ایک عام بشر تہیں ہیں۔



**ثبوت نمبر4** (قرآن پاک سے)اللّٰہ مسلمانوں کواس حال پر جھوڑنے کا نہیں جس پر تم ہو،جب تک جدانہ کر دے گندے کو، ستھرے سے اور اللہ کی شان بیہ نہیں اے عام لو گول تمہیں غیب کاعلم دیدے ہاں اللہ جن لیتا ہے اپنے ر سولوں سے جسے چاہے، توا بیان لا واللہ اور اُس کے رسولوں پر اور اگرا بیان لا و،اور پر ہیز گاری کر و تو تمہارے لیے برط الواب ہے۔ (سورة آل عمران - آیت نمبر - 179)

**ثبوت نمبر5** (حدیث مبار که) نبی پاک طلبی آیا آیک بارا یک محفل میں کھڑے ہوئے اور ہمیں وُ نیا کے آغاز سے کیکراُس کے انجام تک کے واقعات بتانے لگے اور آپ طلّی کیلہؓ نے ہمیں جنت اور دوزخ کے بارے بیل مبتا یا۔اور بیہ تھی بتایا کہ کون جنت ہیں عائے گا۔اور کون دوزخ میں۔اوراُن کا جنت اور جہنم میں کیا مقام ہو گایہ بھی بتایا، بے شک ہم میں سے پچھ لو گوں کو بیر بات یادر ہی اور پچھ بھول گئے۔ صحیح بخاری کتاب بدءالخلق رقم الحدیث: ۳۱۹۲

سوال نمبر 08 کئی لوگ قرآن پاک سے غلط ثابت کرتے ہیں کہ ، حضرت ابراہیم علیہ السلام کے والد کا نام آزر تھا، جبكه آزر توكافر تھا، جبكه حقیقت میں آزر والد نہیں چاتھا،اوران کے والد محرّم تومسلمان سے،قرآن پاك اور سيح مديث بإكس مجعيل

جولوگ، کہتے ہیں کہ ، معاذاللہ، حضرت ابراہیم علیہ اسلام کے والد ماجد ، کافر ہیں۔وہ یہ حدیث پاک پڑھ لیں : مدیث پاک: میں اولادِ آدم کے بہترین طبقات سے ہوتاہوااس طبقے میں پہنچاہوں جس میں میں پیداہواہوں۔''

حدیث پاک: میں بہترین لو گول میں سے ہول، میرے آبائواجداد سب بہترین لوگ ہیں۔ (جامع ترمذی ـ ابوابالمناقب ـ رقم الحدیث: ۲۰۸،۳۲۰)



جب نبی پاک اللہ خود فرمار ہیں کہ اُن کے آباواجداد سب سے بہترین لوگ ہیں، تویہ کیسے ہو سکتا ہے کہ حضرت آدم علیہ اسلام سے لے کرنبی پاک ﷺ کے والد ماجد کے در میان اس مبارک نسل پاک میں کوئی کافر شخص داخل ہو جائے ۔ کیونکہ مشرک تونا پاک ہوتے ہیں۔اور آذر مشرک تھا۔لہذا یہ ہو ہی نہیں سکتا کہ آذر حضرت ابراہیم علیہ اسلام کا والد ہو۔ کیونکہ کافر تبھی بہترین نہیں ہو سکتا۔

قرآن پاک سے ثبوت نمبر1: جولوگ قرآن پاک سے یہ بات ثابت کرنے کی کوشش کرتے ہیں کہ حضرت ابراہیم علیہ اسلام کے والبرِماجد کا نام آزر ہے۔وہ بالکل غلط کہتے ہیں۔ہم ثابت کریں گے کہ حضر ت ابراہیم علیہ اسلام کے والد کانام نہ توآزر ہے اور نہ ہی وہ کا فرہیں۔جولوگ بیہ حوالہ دیتے ہیاں کمہ حضرت ابرا ہیم علیہ اسلام کے والدِ ماجد کانام آزرہے۔وہ کہتے ہیں کہ قرآن پاک میں لکھاہواہے کہ آزر کافرہے۔اور قرآن پاک میں حضرت ابراہیم علیہ اسلام اور آزرکے باہمی تعلق کے لیے لفظ ابی استعال کیا گیااور بقول اُن لو گوں کے لیے عربی زبان میں ابی کا مطلب باپ یعنی والد ہوتا ہے۔اب ہم قرآن پاک سے ہی ثابت کریں گے کہ لفظ "ابی" عربی میں صرف والدِ حقیقی کے لیے ہی استعال نہیں ہوتابلکہ بیہ لفظ ( چچا، دادا) کے الفاظ کیلئے بھی استعال ہوتا ہے۔ کیونکہ آزر حضرت ابراہیم علیہ اسلام کا والدنہیں تھابلکہ حضرت ابراہیم علیہ اسلام کا چچاتھا۔ قرآن کے پہلے سپارے کے آخری رکوع میں یہ واقعہ درج ہے۔ کہ جب حضرت یعقوب علیہ اسلام وُ نیاسے تشریف لے جانے لگے توآپ نے اپنے بیٹوں کو بلایااور اُن سے یو جھاکے میرے فوت ہونے کے بعد تم کس دین پر قائم رہوگے ، تووہاں پراُن کے بیٹوں نے لفظ "ابی "کی جمع "اَبَایک اِ" استعال کیااوراس لفظ کے ساتھ تعلق جوڑاسب سے پہلے حضرت ابراہیم علیہ اسلام کا، جو کہ داداجان ہیں حضرت لیعقوب علیہ اسلام کے ،اوراس کے بعد تعلق جوڑا حضرت اساعیل علیہ اسلام کا،جو کہ چیاجان ہیں حضرت یعقوب علیہ اسلام کے ،اور آخر میں تعلق جوڑا حضرت اسحاق علیہ اسلام کا،جو کہ والدِ حقیقی ہیں۔حضرت یعقوب علیہ اسلام کے ،اس واقعہ سے پہتہ چلا کہ لفظ"انی"(داداجان، چچا)اور والد حقیقی سب کے لیےاستعال ہو تاہے۔

قران پاک سے ثبوت نمبر2: قرآن پاک میں سور ة ابرا ہیم علیہ اسلام کی آیت نمبر 38سے لیکر آیت نمبر 41 تک پڑھ لیں۔اس میں جہاں پر حضرت ابراہیم علیہ اسلام اللّٰہ تعالٰی کاشکرادا کررہے ہیں کہ جس رب تعالٰی نے اُن کو بڑھایے میں حضرت اساعیل علیہ اسلام اور حضرت اسحاق علیہ اسلام عطافر مائے وہیں پر ،آپ علیہ اسلام اپنے والدین کی مغفرت کی دُعابھی فرمارہے ہیں۔استغفر اللّٰدا گرآپ کے والد آزر (جو کہ کافرتھا) ہوتے توآپ ایک کافر کے لیے بخشش کی دُعاکیے کر سکتے تھے۔اس سے بیر ثابت ہو تاہے۔ کہ آپ کے والدین الحمد الله مسلمان تھے اسی لیے توآپ نے اُن کی بخشش کی دُعافر مائی

نوان: توریت شریف،اورانجیل شریف، میں حضرت ابراہیم علیہ اسلام کے والد محرّم کانام، حضرت تارخ رضی الله تعالیٰ عنه لکھاہواہے۔اتناعلم تویہودیاور عیسائی بھی رکھتے ہیں۔ دُ کھ ہو تاہے اُن لو گوں پر جو قرآن پاک اس لیے پڑھتے ہیں اور غلط حوالے ڈھونڈتے ہیں جن سے حضرت ابراہیم علیہ اسلام کے والدِ ماجد کو کافر (استغفر اللّہ) ثابت کر سکیں۔اور خوش نصیب ہیں وہ علماِ کرام جو ہم تک قرآن پاک کی صحیح تفسیر اور ترجمہ ہم تک پہنچاتے ہیں۔جس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ اسلام کے والدِ ماجد الحمد الله مسلمان ہیں۔ تفسیر ابن عباس، امام ابن کثیر، امام بہیقی، امام حاکم،ان سب نے بھی یہی بتایاہے کہ حضرت ابراہیم علیہ اسلام کے والد محترم کانام، حضرت تارخ رضی الله تعالی عنه ہے۔الله تعالی ہم سب کو ہدایت عطافر مائیں۔آمین

سوال نمبر 09: آخرایک عام مسلمان کس فرقے میں شمولیت اختیار کرے۔؟ آغاخانی، بریلوی، دیوبندی، وہابی، صوفی حضرات، یاشیعہ، کس فرقے کے علماء کی قران وحدیث کی تشر تے درست ہے۔ علاء کرام کے در میان، توآپس میں خود بہت سی باتوں پراختلاف ہے۔ حالا نکہ تمام ہی، دینی مدرسے، خواہ وہ کسی بھی مکتب فکر کے ہوں،ان سب میں،ایک ہی قرآن و حدیث پڑھا یاجاتا ہے۔ مگر مختلف،لو گوں کی،قرآن و حدیث کی



تشری مختلف ہے۔اصل میں تمام ہی فرقے کے کئی لوگ اپنے ،اپنے فرقے کے بروں کی اندھی تقلید میں مبتلا ہیں۔ ان کے بڑے قرآن وحدیث، کی جو تشر تکان کو بتادیتے ہیں، وہ آنکھیں بند کر کے اس کو تسلیم کر لیتے ہیں۔اور نہ اپنا د ماغ استعال کرتے ہیں،اور نہ ہی خود قرآن و حدیث کاعلم سکھنے کی کوشش کرتے ہیں۔اور ہر کوئی اینے آپ کو قرآن و حدیث سے صحیح ثابت بھی کررہاہو تاہے۔لہذا ثابت ہوا کہ لاز می نہیں کہ ہر بات سندیافتہ عالم دین کی ہر بات درست بھی ہو۔ کچھ لوگ، بھول جاتے ہیں، کہ اسی د ماغ کواستعال کرتے، ہوئے ہی، تو رآپ نے کسی انسان کو آج ، اپنا پیر صاحب بنایا ہواہے۔ کس کواپنا پیر صاحب، بناناہے ، وہ فیصلہ بھی توانسان اپناد ماغ اور علم ،استعال کرتے ہوئے ہی تو کر تاہے۔ تو ثابت ہوا، کہ اصل چیز توانسان کااپناد ماغ اور اپناعلم ہے ، جواسے پیر صاحب ، کو منتخب کرنے میں مد د دیتا ہے۔ کیا پیر صاحب کے انتخاب کے بعد انسان کواپنے دماغ اور علم ، کا استعمال کرنا جھوڑ دینا چاہیے ؟ ہمار امو قف ہے ، که علاء کرام کی تقلید ضرور کریں، مگراند هی تقلید میں مبتلامت ہوں۔

آپ میں سے کوئی بریلوی ہے، کوئی اہلسنت ہے، کوئی دیوبندی ہے، کوئی اہلحدیث، کوئی شیعہ ہے، کوئی آغا خانی ہے، اور کوئی کیاہے کوئی کیاہے وغیرہ وغیرہ ۔اگر میں آپ سے پوچھوں کہ ،آپ شخقیق سے دیو بندی، اہلحدیث، اہلسنت، بریلوی، شیعه (وغیره) ہیں؟ یا پھرماں باپ کی تقلید میں؟ تولازم ہے آپ کا جواب ہو گاماں باپ کی تقلید میں۔ چو نکه امی ابو بریلوی تھے، یادیو بندی تھے، یااہ کحدیث تھے، اہلسنت تھے، شیعہ تھے، اسی لیے میں بھی بریلوی، دیو بندی، المحديث، شيعه مول ـ سوچئے كه كياالله تعالى ظالم ہے (معاذالله)جو جميں فرقوں،اور مختلف مذاہب، ميں پيداكر تا ہے؟ یا پھر ہم ظالم ہیں جو عقل کے ہوتے ہوئے بھی شخقیق نہیں کرتے؟ اور آنکھ بند کرے جو جس فرقے یامذ ہب میں بیداہوتاہے اسی کوحق سمجھ بیٹھتاہے۔ ہمیشہ اپنی عقل کواستعال کیا کریں، کیونکہ، میر ارب توعقل استعال نہ کرنے والوں پر خباثت کولازم قرار دیتاہے۔

**فرمان آلهی:** اور وہ ان لو گوں پر خباثت کو لازم قرار دے دیتاہے جو عقل استعمال نہیں کرتے ہیں۔ سورے یونس ، جز

فرمان الٰی: اور بیشک ہم نے قرآن کو سمجھنے کے لیے آسان کر دیاہے ، پس کیا کوئی نصیحت حاصل کرنے والاہے ؟

**مدیث پاک:** آپ طلی آیا ہے فرما یا کہ ہر بچہ فطرت (اسلام) پر پیدا ہو تاہے۔ پھراس کے ماں باپ اسے یہودی یا نصرانی یا مجوسی بنادیتے ہیں۔ (صیح ابغاری 1358)

سمسی بھی مولوی صاحب کا ترجمہ پڑھ کیں۔ گر پڑھیں ضرور کیونکہ صرف، چند آیات مبارک کے ترجے اور تفسیر میں علاء میں اختلاف ہے۔ باقی تقریباً سب کا ترجمعہ ایک ہی ہے۔ اور جن آیات کے ترجے میں علاء میں اختلاف ہے، ان چندآیات کا ترجمه، دیوبندی، بریلوی، و هابی اور شبعه علاء، سب کاپڑھیں،انشاءاللہ تعالی،آپ کو درست مطلب سمجھ آ جائے گا۔ ہو سکتاہے، کہ آپ جن مولوی صاحب کا ترجمعہ دروست سمجھ کر پڑھ رہے ہوں،اس میں پچھ کمی ہو،لہذا خاص کراختلا فی مسائل والیآیات کا ترجعه دیگر علماء کا بھی ضر ورپڑ ھیں، تا کہ آپ کی مزیدر ہنمائی ہو سکے۔انشاءاللہ تعالی، ہدایت مل جائے گی۔

خلاصہ کلام بیہے، کہ نہ توہر صوفیاء (صوفی بزرگ،آستانے والے پیرصاحبان) درست ہے ،اورنہ ہی ہر بریاوی عالم دین، وہابی، شیعہ یا دیوبندی عالم دین غلط ہے۔آپ کو تمام ہی مکتبہ فکر میں ہر طرح کے لوگ مل جائیں گے۔اصل فیصلہ صرفاور صرف قرآن وحدیث اور،اُس کے بعد صحابہ کرام رضوان اللہ اجمین کا فعل ہے۔جوجو معاملات قرآن پاک اور صحیح حدیث پاک سے ٹکراتے جائیں، اُن کو چھوڑ دیں۔روز قیامت ہر انسان سے اس کی عقل، علم اور شعور کے مطابق ہی حساب ہو گا۔لہذا قرآن وحدیث کو تھام لیں اور بس۔لہذا مرتے دم تک اپناد ماغ استعمال کرتے رہیں،اور اندھی تقلید کسی بھی فرقے کے عالم دین کی مت کریں۔



#### سوال نمبر 10: کچھ لوگ کہتے ہیں۔ کہ جب ہم، مسلمان، باقی نداہب مثلاً، ہندو، عیسائی، یہودی وغیرہ کے ساتھ کار و بار کر سکتے ہیں، تو پھر کئی لوگ قادیا نیوں کے ساتھ کار و بار کرنے کی مخالفت کیوں کرتے ہیں؟

مندو، عيسائى يايبودى بھى ہم كويد كهد كردهوكد نہيں ديتاكه وه مسلمان ہے۔ بلكه وه اعلانيه، اينے مذہب كااقرار كرتا ہے۔اور اپنامذہب چھیاتا نہیں۔لہذا،ہم بھی اس کے ساتھ کار وبار کر لیتے ہیں۔جب کہ قادیانی، کافر ہونے کے باوجود ہمارے مذہب اسلام کا نام استعمال کرتے ہیں اور اپنے آپ کو مسلمان کہتے ہیں۔جب کہ مسلمانوں کاعقیدہ ہے ، کہ حضرت محمد طلبی آخری نبی ہیں اور اُن کے بعد کوئی نبی نہیں آسکتا۔ جبکہ قادیانی مر زاغلام احمد بدبخت کو معاذاللہ، پیغمبر مانتے ہیں ،اور پھر، مسلمان ہونے کادعوی بھی کرتے ہیں۔

عیسائی، پارسی، ہندویا یہودی وغیرہ، جب جب بھی بھی دنیا کے کسی بھی حصے میں اپنے مذہب کی تبلیغ کرتے ہیں، تو وہ لو گوں کواپنے مذہب کی طرف بلاتے ہیں، اوراپنے ہی مذہب کا نام استعال کرتے ہیں۔جب کہ قادیانی جب اپنے مذہب کی تبلیغ کرتے ہیں، تووہ اسلام کا نام استعال کرتے ہیں اور لو گوں کے سامنے اپنے آپ کو مسلمان ظاہر کر ے اپنے مذہب میں شامل کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔ اس سے بردی چوری اور اس سے برداد هو که ،اور کیا ہوگا، که جب کوئی بد بخت اپنے آپ کو مسلمان کہے ، مگر اصل میں وہ قادیانی (کافر)مذہب سے تعلق رکھتا ہو۔ یہی وجہ ہے کہ آئینِ پاکستان کے مطابق بھی قادیانیوں کواپنے مذہب کی تبلیغ کی اجازت نہیں ہے،اور نہ،ہی وہا بنی عبادت گاہ کومسجد کہہ سکتے ہیں۔

كافراين عبادت كاه كومندر كهتي بين، عيسائي اپني عبادت كاه كوچر چ كهتي بين، جبكه مسلمان اپني عبادت كاه كومسجد كهتي ہیں۔اختلاف تب پیداہو تاہے جب قادیانی (کافر)،غیر مسلم ہونے کے باوجود،اپنی عبادت گاہ کو مسجد کہتے ہیں۔اس کئے آئین پاکستان کے مطابق قادیانی اپنی عبادت گاہ کو مسجد نہیں کہہ سکتے۔اگر قادیانی اپنے آپ کو اعلانیہ کافر تسلیم کر لیں،اوراسلام کا نام استعال کر ناحچوڑ دیں، تو پھراور بات ہے۔ یہی وجہ ہے۔ بہت سارے مسلمان قادیانیوں کے

#### سوال نمبر 11: کیاہم بھی ولی اللہ (اللہ کے دوست) بن سکتے ہیں۔؟اولیاءاللہ (اللہ کے دوست) کی پہچان کیا ہے؟اورولیاللد(اللہ کے دوست) کے ساتھ تعلق رکھنے کا کیافائدہہے۔؟

بر بلوی، دیوبندی، وہابی اور شیعہ مسلمانوں کے اکثر علاء کی نظر میں تو صرف،ان کے اپنے ہی بزرگ اولیاالله (الله کے دوست)ہیں،اور دوسرے فرقوں کے بزر گول کوان میں اکثر،اولیااللہ(اللہ کے دوست)، تومانناد ورکی بات ہے، قابل احترام تک نہیں جانتے۔ ہر کوئی قران وحدیث کی اپنے مطلب کی تشر تے کر کے اپنے پسندیدہ لو گوں کی خود ہی ولی اللہ کا سر ٹفیکیٹ دے دیتا ہے۔

کچھ شخصیات توالیی ہیں کہ جن کے اولیاءاللہ (اللہ کے دوست) ہونے میں کوئی شک نہیں ہے۔ مثلاً حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور خلفہ راشدین ،اہلِ بیت ، نبی پاک طلع کیازواج اور نبی پاک طلع کیاہم کے بیارے صحابہ کرام۔ان کے علاوہ باقی کسی کے بارے میں ہم 100 فیصد یقین سے نہیں کہہ سکتے کہ ،وہ ولی اللہ ہیں یا نہیں۔اتنا ضر ورہے کہ ہم کسی کے بارے میں گمان ضر ور کر سکتے ہیں کہ فلاں شخصیت ولیاللہ ہو سکتی ہے، کیو نکہ ظاہر ی طور پر وہ انتہائی نیک اور پر ہیز گار ہیں، مگر دلوں کا حال تواللہ تعالی ہی جانتا ہے۔اس طرح کی کچھ شخصیات جن کے بارے میں ہمارا گمان ہے کہ انشاءاللہ تعالیٰ یہ شخصیات ولیاللہ(اللہ کے دوست)ضرور ہوں گی۔مثلاً حضرت امام ابو حنیفہ رحمته الله عليه، حضرت امام مالك رحمته الله عليه، حضرت امام شافعي رحمته الله عليه، اور حضرت امام احمر بن حنبل رحمته الله علیہ۔ان حار عظیم ترین شخصیات کے علاوہ چنداور بزرگ جواپنے علم،عبادات،اور پر ہیز گاری کی وجہ سے کافی مشہور ہیں،ان کے بارے میں بھی ہمارا گمان ہے کہ وہ بھی انشاءاللہ تعالی اولیاءاللہ (اللہ کے دوست) کی فہرست میں



ضر ورآتے ہوں گے ، مثلاً حضرت سید علی ہجو پری رحمتہ اللہ علیہ ، حضرت سید شیخ عبدالقاد رجیلانی رحمتہ اللہ علیہ ،اور حضرت سید خواجہ معین ُالدین چشتی رحمتہ اللہ علیہ۔ہمارے گمان کے مطابق بیہ فہرست بڑی طویل ہو سکتی ہے اور سب کاذ کر کر نااور نام لینا شائد ہمارے لئے ممکن نہ ہو، مگر سمجھانے کے لئے چند عظیم شخصیات کے نام حصولِ برکت کے لئے تحریر کردیے گئے ہیں۔

كيا ہم بھى ولى الله (الله كے دوست) بن سكتے ہيں؟ كوئى ولى الله (الله كے دوست) ہے يانہيں يہ ہمار امسكه بالكل نہيں ہے، بلکہ ہمیں توخود کوشش کرنی چاہیے کہ ہم اللہ تعالی کی مہر بانی سے اس منصب پر فائز ہو جائیں،اور اللہ تعالی ہمیں اپنے دوستوں کی فہرست میں شامل فر مالیں ،اور انسان کی زندگی کاسب سے اہم مقصد بھی یہی ہو ناچاہیے ، کہ رب تعالیٰ اُسے اپناد وست بنالیں۔ یہ خواہش کر نا کو ئی گناہ نہیں ہے بلکہ اس خواہش کو تو ہماری زند گی کا مقصد ہو ناچا ہیے۔ قران حدیث سے کچھ واضح اشارے ملتے ہیں جن کی مددسے ولی اللہ (اللہ کے دوست) بننے کاراستہ معلوم ہوتاہے، مثلاً الله تعالیٰ کی محبت اوراُس کی عبادت کرنا، فرائض کی شخق کے ساتھ پابندی کرنا۔ نبی پاک طبی ایکم کی فر مودات پر زیادہ سے زیادہ عمل کرنے کی کوشش کر نااور نبی پاک طبی ایک سے سچی محبت کر نا،اللہ تعالیٰ کی مخلوق کی مدد کر نا، محنت اورا بمان داری کے ساتھ زندگی گزار نا،ر زقِ حلال کے لئے کوشش کرنا، برائیوں اور گناہ کے کاموں سے دورر ہنے کی کوشش کرنا،اورسب کے حقوق اچھی طرح ادا کرنے کی کوشش کرناوغیر ہوغیر ہ،ایسے راستے پر چلناتو شروع کریں،انشاءاللہ،رب تعالیٰآپ کو بھی اپنے دوستوں میں شامل فرمالے گا۔

اولیاءاللہ کے ساتھ تعلق کابہت فائدہ ہے، کیو نکہ اگرانسان اولیاءاللہ کی زند گیوں کوپڑھے اور ان کے بتائے ہوئے راستوں پر عمل کرے، توانشاءاللہ تعالیٰ وہ نبی پاک طبی آئیے ہے بھی قریب ہو جائے گااورانشاءاللہ ،اللہ تعالیٰ کے بھی قریب ہو جائے گا،اور اللہ تعالی کے قریب ہوناہی ہماری زندگی کاسب سے بڑا مقصد ہونا جا ہیے۔ جن شخصیات کے بارے میں آپ کا گمان ہے، کہ بیہ ولی اللہ ہو سکتے ہیں، تواُن کی باتوں پر عمل کی کوشش ضرور کریں، مگراندھی تقلید



ان شخصیات کی بھی نہ کریں، کیونکہ بہ شخصیات بھی انسان ہیں،اوران سے بھی غلطیاں ہوسکتی ہیں۔لہذااصل ہدایت کا سرچشمہ قرآن و حدیث ہے۔ جس بھی شخصیت کی کوئی بات قرآن و حدیث سے ٹکرائے، تواُس بات کو جھوڑ کر قرآن وحدیث پر عمل کریں۔ لازمی نہیں کہ ہرانسان حضرت سید علی ہجویری رحمتہ اللہ علیہ ، حضرت سیدشیخ عبدالقادر جیلانی رحمته الله علیه ،اور حضرت سیدخواجه معین ُالدین چشتی رحمته الله علیه ، جیسے عظیم اولیاءالله کے رہنے تک پہنچ سکے۔ مگراللّٰد تعالیٰ کاد وست بننے کی خواہش تور کھنی چاہیے ،اوراس کے لئے عملی کوشش بھی کرنی چاہیے۔اوراس کو ا پنی زندگی کا مقصد بھی بناناچاہیے۔اوراس منزل تک پہینے کے لئے کم از کم پہلے نیت کریں اور پھراس راستے پر پہلا قدم رکھ کر منزل کی تلاش پر چلنانشر وع کر دیں۔انشاءاللہ تعالیٰ،رب تعالیٰ آپ کی مد داور رہنمائی فرمایئے گا۔

سوال 12: ان تمام لو گول سے در خواست، جو حضرت علی رضی الله تعالی عنه اور اہل بیت سے محبت کادعوی کرتے ہیں، مگر حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالٰی عنہ کے خلاف بولتے ہیں۔ قرآن پاک و میچے حدیث پاک کی روشنی میں اس معاملے کو سمجھیں۔

ماناکہ صحابہ کرام کے در میان کئ معاملات میں اختلافات تھے، صحابی رسول حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کی حضرت علی رضی اللہ تعالٰی عنہ ہے جنگ بھی ہوئی تھی، مگر بعد میں دونوں کی صلح ہو گئی تھی۔لہذااب1400 سال بعد صحابہ کے باہمی اختلافات پر ہمیں بولنے کا کوئی حق نہیں ہے۔ ہمیں اپنی او قات میں رہنا چاہیئے۔ **اور جہاں تک تعلق ہے، حضرت امام حسین رضی اللہ تعالٰی عنہ کی شہادت کا، تو یادر ہے** کہ اس کاذ مہ داریزید بربخت اوراس کے ساتھی تھے۔ یزید بدبخت، بے شک صحابی ر سول حضر ت امیر معاویہ ر ضی اللّٰہ تعالَی عنہ کابیٹا تھا، مگر حضرت امیر معاویه رضی اللہ تعالٰی عنہ ، کااس شہادت اور ظلم عظیم سے کوئی تعلق نہیں ہے۔اس گندی اولاد کی وجہ سے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ پر اعتراض کر نادرست نہیں ہے۔



**حدیث پاک:** مشهور صحابی رسول، طبّع الله عضرت عبدالله بن عباس رضی الله عنهمایے کہا گیا، که امیر المؤمنین حضرت معاویہ رضی اللہ تعالٰی عنہ کے متعلق آپ کیا فرماتے ہیں ،انہوں نے وتر کی نماز صرف ایک رکعت پڑھی ہے ؟ انہوں نے کہا کہ وہ خود فقیہ ہیں ( یعنی عالم دین اور مفتی، یعنی صحابہ کرام میں بھی مفتی )۔ سیج بناری-3765 جس شخصیت کو حضرت عبدالله بن عباس رضی الله تعالی عنه جیسی عظیم شخصیت فقیه یعنی مفتی قرار دے رہی ہیں ،ان حضرت امیر معاویه رضی الله تعالی پر ہم جیسے حچوٹے لو گوں کواپنی زبانیں بند ہی رکھنی چاہیئں۔ا گر حضرت امیر معاویه رضی اللّه تعالَی عنه ، معاذ اللّه ، غلط انسان ہوتے ، تو حضر ت امام زین العابدین رضی اللّه تعالَی عنه ، لو گول کو ضر وربتاتے کہ ،حضرت امیر معاویہ رضی اللّٰہ تعالی عنہ ،ایک غلط انسان تھے۔اگر حضرت امام زین العابدین رضی اللّٰہ تعالی عنہ، نے حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالی عنہ کو برابھلا نہیں کہا، توآپ لوگ بھی اپنے جذبات کو شریعت کے

**اصول یادر کھیں:** جو صحابی جتنی حبلہ ی ایمان لائے اور جتنی زیادہ نبی کریم صلی اللہ وعلیہ وآلہ واصحابہ وسلم کی صحبت پائی،ان کادر جہا تناہی بلند ہو گا۔لہذاخلفاءراشدین،اور شر وغ زمانے کے دیگر سینئر صحابہ کرام کادر جہ بعد میں ایمان لانے والا صحابہ سے زیادہ ہے۔ لیکن اس کا بیر مطلب بھی نہیں کہ ہم بعد میں ایمان لانے والے صحابہ ، مثلا حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالٰی عنہ ودیگر کی گستاخی کریں۔ کیونکہ ہمارے لیئے تمام سے تمام ہی صحابہ کرام انتہائی قابل

فرمان الٰی: جس شخص نے تم میں سے فتح (مکہ) سے پہلے خرچ کیااور لڑائی کی وہ (اور جس نے یہ کام بعد میں کیئے) برابر نہیں۔ان کا درجہ ان لو گوں سے کہیں بڑھ کرہے جنہوں نے بعد میں خرچ (اموال)اور ( کفار سے) جہاد و قبال کیا۔اور خدانے سب سے ( تواب ) نیک ( کا )وعدہ تو کیا ہے۔اور جو کام تم کرتے ہو خداان سے واقف ہے۔ (سورتة الحديد، آيت نمبر 10 جز\_)



**لہذاا گرد طوی، حضرت علی** رض الله تعالی عند اور اہل بیت سے محبت کا ہے ، کم از کم ، حضرت امام زین العابدین رض الله تعالی عند ، کی ہی سنت پر عمل کرلیں۔اور حضرت امیر معاویہ رضاللہ تعالیء اور دیگر صحابہ کرام رضون اللہ تعالی جعین کے خلاف بول کرا پنے گناہوں میں اضافہ مت کریں۔ ہمارے لیئے نبی کریم طلق آلیم کے تمام سے تمام صحابہ کرام ہی قابل احترام ہیں۔

سوال 13: آخر کیاوجہ ہے کہ ،ایک بھی صحیح صدیث پاک سے نبی کریم ملٹی کی تام کی تاریخ ثابت نہیں ہوتی۔؟ آخر صحابہ کرام کے در میان بھی نبی کریم ملٹونی آئم کی تاریخ وفات پر اتفاق کیوں نہیں ہو سکا۔؟ م **بھی آپ نے غور کیاہے، کہ** ، نبی کریم طلقۂ آیا ٹم کی تو تاریخ و فات اور تاریخ پیدائش پر تو آج تک امت میں اتفاق نہیں ہو سکا۔ کوئی 12 رہے الاوّل کہتاہے، تو کوئی 7 اور کوئی 9رہیے الاوّل کو ثابت کرتاہے۔اور کئی توربیج الاوّل کے ہی قائل نہیں۔لیکن اپنے اپنے بزر گول کی عرس کی تاریخ میں لو گول کو کو کی اختلاف نہیں ہے۔ذراسو چیس،آخرامت اپنے نبی کریم طلّی آلیم کی تاریخ وفات کیسے یاد نہیں رکھ سکی۔ آخر کیاوجہ ہے کہ ، کسی بھی صحیح حدیث پاک سے واضح طور پر نبی کریم طلع ایکم کی تاریخ و فات ثابت نہیں ہوتی۔

ہارے اصل بزر گوں اور اسلاف کی نظر میں سالانہ عرس، برسی وغیرہ منانے کی کوئی اہمیت نہیں تھی۔ سینکڑوں سال بعد آنے والے لو گوں نے بیہ معاملات ایجاد کیئے ہیں۔اصل میں کسی کی بھی تاریخ وفات یا تاریخ پیدائش، کو یاد ر کھناا تنااہم نہیں ہے، جتنا، نبی کریم طلع آیا ہم کی تعلیمات کو عملی طور پر اپنانااور ان پر عمل کرناہے۔ جبکہ ہم آ جکل کے مسلمانوں کی اکثریت،اپنےاپنے بزر گوںاور مخصوص صحابہ کرام کے عرس،اور یوم توخوب د ھوم سے مناتے ہیں اور تاریخوں کو بھی خوب یادر کھتے ہیں، مگر دین کی اصل تعلیمات سے بہت دور جا چکے ہیں۔ **بہر حال اس تمام تحریر کے بعد، یادر ہے،** کہ ، صحابہ کرام ، یا بزر گول کے عرس، برسی اور تاریخ شہاد ہے ، اور تاریخ

پیدائش منانے کوزیادہ سے زیادہ ایک مستحب عمل قرار دیاجا سکتاہے، وہ بھی اس صورت میں جب اس میں کوئی

خلاف شریعت عمل شامل نه کیا جائے۔اگر کوئی اس دن قرآن پاک کی تلاوت کرے، نعمت شریف پڑھے، سیرت نبی اکر م طلّی کیا ہے ہیان کرے، یادینی علم کی محفل منعقد کرے، تواس حد تک تو جائز ہے، مگر پھر بھی زیادہ سے زیادہ مستحب ہی قرار دی جاسکتی ہے۔ کاش کہ پہلے ہم کم از کم ، فرائض اور دیگر بنیادی معاشر تی معاملات توہم سکھ لیں۔ ویسے اگر ہم سارے ہی صحابہ کرام کی یوم وفات اور بزر گوں کے عرس مناناشر وع کر دیں، تواس طرح توشاید ہر روز ہی گئی، صحابہ کرام اور بزر گوں کی بوم وفات ثابت ہو جائے۔اور ہم شایدا نہی معاملات سے باہر نہ نکل سکیں۔شاید یہی وجہ تھی کہ ،نہ تو نبی کریم طبّع آیا ہم نے صحابہ کرام کو بیہ تعلیم دی اور نہ ہی صحابہ کرام نے آ گے امت کواس طرح کا راسته و کھایا۔

#### سوال 14: کیاآج کل کے علماء یاعوام، حضرت امام ابو حنیفہ رحمت اللہ علیہ ، اور دیگر اماموں سے اختلاف کر سکتے ہیں، یانہیں؟

ا صل میں ہم سب ہی اپنی عقل کے مطابق ہی فیصلے کرتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ کوئی بریلوی سے دیو بندی بن جاتا ہے، تو کوئی شیعہ سے وہابی،اور کوئی عیسائی سے مسلمان ہو جاتا ہے وغیر ہو غیر ہ۔ تومعلوم ہوا کہ اصل چیز ہماراا پنا د ماغ، علم اور شعور ہے، جس کی بنیاد پر ہم اپنے دینی اور دنیاوی فیصلے کرتے ہیں۔ حالا نکہ قرآن و حدیث توایک ہی ہے، مگراس کی تشریح میں مسلمانوں میں اختلافات ہیں، جن کی بنیاد پر کوئی بریلوی ہے تو کوئی دیو بندی یاشیعہ ،اور پیر اختلافات آج سے نہیں ہیں سینکڑوں سالوں سے ہیں۔

اصل ماخذ علم صرف قرآن وحدیث ہی ہے۔لہذاا گرآج کے علاء یاعوام کے سامنے کسی معاملے میں ایک موقف قرآن وصیح حدیث پاک سے ثابت ہو تاہو،اوراس کے مقابلے میں حضر تامام ابو حنیفہ رحمت اللہ علیہ یادیگراماموں کاعمل کچھ مختلف ہو، توسید ھی سی بات ہے کہ ہمیں قرآن و صحیح حدیث پاک پر عمل کرناچا بیئے۔امام بھی انسان تھے،



اوران سے بھی سمجھنے میں غلطی ہو سکتی تھی۔لہذاجو بات ان کی قرآن و صحیح حدیث سے نہ ٹکرائے اس پر عمل کرلیں، جو ٹکرائے وہ چھوڑ دیں۔

بعد میں آنے والے لوگوں کو کم علم مت سمجھیں، کیونکہ کئی بعد والے لوگ حدیث پاک کاعلم اور ادراک (سمجھ)، براہر است حدیث پاک، سننے والوں سے زیادہ رکھتے ہیں۔

**حدیث پاک:** نبی صلی الله وعلیه وآله واصحابه وسلم نے فرمایا: الله تعالیٰ اس شخص کو تروتازہ رکھے جس نے میری کوئی حدیث سنی اور اسے دوسروں تک پہنچادیا،اس لیے کہ بہت سے وہ لوگ جنہیں حدیث پہنچائی جاتی ہے وہ سننے والوں سے زیادہ ادراک (سمجھ)رکھنے والے ہوتے ہیں۔ ابن ماجہ۔ 232

یادر ہے،خواہ کوئی بھی مسلمان عالم دین ہو، آج کا یاماضی کا، شبیعہ ہو، یابریلوی یاوہابی یا کوئی بھی سب کاادب کریں، کیو نکہ تمام ہی اپنی طرف سے دین سیکھارہے ہیں ،اب کون واقعی کتنادرست ہے ،یہ میر ارب ہی جانتا ہے۔ کیکن جس کی کوئی بات قرآن و صحیح حدیث سے مکرائے اس بات پر عمل مت کریں، مگر درست بات مان لیں۔اوراند ھی تقلید کسی بھی عالم دین کی مت کریں۔اور مرتے دم تک اپناد ماغ استعال کرتے رہیں۔اوریاد رہے،علم کااصل سرچشمہ صرفاور صرف قرآن پاک اور صحیح حدیث پاک ہے،اوراس کے بعد صحابہ کرام کے افعال۔

سوال 15: آخر کیا وجہ ہے کہ ، آج مسلمانوں کی اکثریت، علاء اہلسنت (پیرصاحبان، صوفیاء کرام)، کے ساتھ منسلک ہے۔ جبکہ بریلوی، دیو بندی، وہابی اور شیعہ حضرات مسلمانوں کے چھوٹے فرقوں کی نما تند گی کرتے ہیں۔ اصل میں مسلمانوں میں مختلف طرح کے علاء پائے جاتے ہیں، کچھ دین کو مشکل سے مشکل بناکر عوام کے سامنے پیش کرتے ہیں۔ تو کچھ کا مقصد، شخصیت پر ستی، پیر پر ستی اور قبر پر ستی نظر آتا ہے۔ کوئی نفلی عبادات پر اتناز ور دیتے ہیں کہ لوگ فرائض تک سے دور ہو جاتے ہیں۔



**اصل میں بربلوی، دیوبندی اور وہابی علاء** کی اکثریت ایک دو سرے کی جس طرح تذلیل کرتی ہے، وہ انتہائی افسوسناک ہے۔جبکہ کئی کٹر مولوی صاحبان تواپنے فرقہ کے علاوہ دیگر فرقہ کے مسلمانوں کے پیچیے نماز تک نہیں پڑھتے۔ کئی مولوی حضرات میں شدت پیندی عام ہے،اور جہالت یہاں تک ہے، کہ کئی مولوی توپاک فوج،مزارات اور میلاد شریف کی محافل پرخود کش حملوں تک کو جائز سمجھتے ہیں۔اپنے علاوہ دوسرے فرقہ کے مسلمانوں پربدعتی، گمراہی، بدعقید گی اور معاذ اللہ، کفرتک کے فتوے لگانے سے گریز تک نہیں کیا جاتا۔ ان تمام حالات میں علاء ابلسنت (آستانوں والے بزرگ، اور صوفی بزرگ)، ہی وہ لوگ ہیں جو لوگوں میں نفر تیں نہیں محبتیں بانٹے ہیں۔ یہ لوگ،اپنے علاوہ جھوٹے فرقے کے مسلمانوں پر بدعقیدگی، بدعتی، گمراہ اور مشرک وغیرہ کے فتوے نہیں لگاتے۔بلکہ سب کے پیچھے نماز تک پڑھ لیتے ہیں۔اور دین میں موجود آسانیاں لو گوں کو بتاتے ہیں، تا کہ لوگوں کودین آسان لگے،اوراور دین کے قریب آئیں۔ بیالو گوں کواللہ تعالٰی کے قریب کرنے کی کوشش کرتے ہیں، نہ کہ ،اپنی ذات کے قریب ان کے پاس خواہ کوئی بریلوی جائے یاد یو بندی یاوہابی یاشیعہ، یا کوئی اور بھی، یہ اخلاق اور محبت سے پیش آتے ہیں۔ جبکہ ہریلوی، وہابی اور دیو بندی علماء کی اکثریت جوایک دوسرے کے خلاف ز بان استعال کرتے ہیں، وہ انتہائی قابل افسوس ہے۔اخلا قیات کو توشاید ہمارے کئی علماء بھول ہی چکے ہیں۔ علاءابلسنت (آستانوں والے بزرگ، صوفی بزرگ)، بھی انسان ہیں، لاز می نہیں کہ ان کی بھی ہر بات یا عمل درست ہی ہو،جو بات ان کی بھی قرآن پاک اور صحیح حدیث پاک سے ٹکرائے،اس بات کورد کردیں، کیونکہ ہدایت کااصل سرچشمہ صرفاور صرف قرآن پاک اور صحیح حدیث پاک ہی ہے۔ویسے عام طور پر،بیلوگ،اپنی محبتوں والی طبعیت،اخلاق، دین کو آسان بناکر پیش کرنا،اعتدال، نرم طبعیت، برداشت،اور علم و حکمت کی وجہ سے آج بھی



امت مسلمہ کی رہنمائی میں بنیادی کر دار ادا کر رہے ہیں ،اوریہی وجہ ہے کہ امت کی اکثریت ان کی دین کی تشریخ کو ہی زیادہ درست سمجھتی ہے۔اوریہی امت مسلمہ کاسب سے بڑافرقہ یا جماعت بھی ہے۔

#### سوال 16: صحابہ کرام، کے در میان کئی معاملات میں اختلافات تھے۔اس معاملہ پر ہمارا كيارد عمل اور عقيده موناچاہيے؟

مادرے، که صحابہ کرام میں سب سے افضل ترین شخصیت حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہوہیں۔ پھراُن کے بعد دیگر خلفائے راشدین کامقام ہے۔ پھر دیگر صحابہ کرام کامر تبہ ہے۔ صحابہ کرام کامقام توبہت آگے کی بات ہے، ہم توایک عام عالم دین کے مرتبے کا بھی تصور نہیں کر سکتے۔

حدیث پاک: ''عالم کی فضیلت عابد پرالیی ہے جیسے میری فضیلت تم میں سے ایک عام ادمی پرہے''،۔

یادرہے کہ ، بڑے سے بڑے بزرگ اور ولی اللہ کا بھی کسی صحابی سے مقابلہ نہیں کیا جاسکتا ہے۔ لہذا صحابہ کرام کے در میان اختلافات کوبنیاد بناکر ہم کسی بھی صحابی کی شان میں گستاخی نہیں کر سکتے۔لہذاسب سے پہلے تواپنی او قات همیں خود شمجھنی چاہیے۔اگر حضرت خالد بن ولیدر ضی الله تعالی عنہو جیسی عظیم شخصیت، حضرت عبدل رحمان بن عوف رضی اللّٰہ تعالی عنہو، کے مقام کو نہیں پہنچ سکتی، تو پھر، خلفائے راشدین کامقام کیا ہو گا؟ سجان اللّٰہ۔ یہ بھی حقیقت ہے کہ ، صحابہ کرام ، کے در میان بھی در جات اور مراتب ، میں زمین اور آسان کافرق ہے۔ یہاں تک کہ ، حضرت خالد بن ولیدر ضی الله تعالی عنهو ، جیسے عظیم صحابی ، کامقابله بھی حضرت عبدل رحمان بن عوف رضی الله تعالی عنہو، کے ساتھ نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ، حضرت عبدل رحمان بن عوف مناه ہال منہ، نبی محترم مالی پیلی، کے شروع کے ساتھیوں میں سے ہیں، عشرہ مبشرہ میں سے بھی ہیں،اور غزوہ بدر میں بھی نبی محترم اللہ ہے، کے ساتھ تھے۔

**حدیث پاک:** حضرت خالد بن ولیداور عبدالر حمان بن عوف من الله الله کا کو کی مناقشه (اختلاف) تھا، میں سے کسی کو برانہ کہو، کیونکہ تم میں سے کسی شخص نے اگراُ حدیبہاڑ کے برابر سونا بھی خرچ کیاتووہان میں سے کسی کے دیے ہوئے ایک مدکے برابربلکہ اس کے آدھے کے برابر بھی (اجر) نہیں پاسکتا۔ صحیح ملم-6488 قران پاک سے ثبوت: تم میں سے جن لو گول نے فتح سے پہلے فی سبیل اللہ دیاہے اور فتال کیاہے وہ (دوسرول کے ) برابر نہیں بلکہ ان سے بہت بڑے درجے کے ہیں، جنہوں نے فتح کے بعد خیر اثنیں دیں اور جہاد کیے ، ہاں بھلائی کا وعدہ تواللّہ تعالیٰ کاان سب سے ہے۔ جو کچھ تم کر رہے ہواس سے اللّٰہ خبر دار ہے۔ سورۃ الحدید (جز، حصہ آیت نمبر ۱۰) اصول میہ ہے کہ، جس صحابی نے جتنا جلدی اسلام قبول کیا، اور نبی محترم طبی آیاتی، کا جتنازیادہ قرب حاصل کیا، وہ صحابی اتنے ہی زیادہ مرتبہ والے ہوں گے۔اور ہم جیسے دو گئے کے لو گوں کو صحابہ کرام کے باہمی اختلافات پر اپنی زبانوں کو لگام ڈالنی چاہیے۔ان عظیم شخصیات کے چنداختلافات کوبنیاد بناکرا بن علمی قابلیت ثابت کرنے کی ناکام کو شش مت كريں۔ ہمارے لئے نبی پاک طلق اللہ کے تمام ہی صحابہ انتہائی ہی قابل احترام ہیں۔

### سوال نمبر 17: کیاکالے جادو کی وجہ سے،اولاد کانہ ہونا،کار وباریانو کری میں رکاوٹ پیدا ہوسکتی ہے۔؟ کالے جادوکے بارے میں ہمارا کیاعقیدہ ہوناچاہیے؟

**جواب:** اگر کوئی انسان پیہ کہے ، کہ فلاں آدمی پر کالا جاد و کسی نے کر دیا ہے۔ ، لہذااس کا لیے جاد و کی وجہ سے اس کے ہاں اولا دیبیدا نہیں ہور ہی ہے، پاکسی کارشتہ، جاد و کی وجہ سے نہیں ہور ہا، پاکسی کا کار وبار، جاد و کی وجہ سے نہیں چلتاوغیرہ ۔ تواس بات سے معاذ اللہ ثابت کیا کرنے کی کوشش کی جارہی ہے ، کہ جیسے اللہ تعالیٰ تواولا درینا چاہتے ہیں ، مگر کالا جاد و، معاذ الله، فلاں انسان کو اولا د ہونے ہی نہیں دیتا۔ یااللہ تعالیٰ توکسی کور زق دیناچاہتے ہیں ، مگر کالا جاد و



کرنے والا جاد و گر،اللّٰد تعالیٰ کور زق دینے ہی نہیں دیتا۔ معاذاللّٰد۔ا گر، معاذاللّٰد، کسی کا یہ عقیدہ ہو گیا، توبیہ توسر اسر شرک ہے۔اور بالکل جاہلانہ عقیدہ ہے۔ کیونکہ کوئی بھی جادو، یا پچھاور بھی،اللہ تعالیٰ، کو مجبور نہیں کر سکتا۔ کسی بھی جاد و گر کی او قات نہیں، کہ اللہ تعالیٰ کی مرضی کے خلاف جا کر کسی کار زق،اولاد،نو کری پاکار و بار ختم کر واسکے۔ یہ کالا جاد و کرنے والے توخود،آپ کے 2 یا 5 ہزار کے لیئے آپ کی منتیں کرتے پھرتے ہیں،اگران کا جاد وا تناہی اثر ر کھتا، تو ہنکوں سے سارا ببیبہ اپنے گھر منگوالیتے، یاخو د مجھی بیار تک نہ ہوتے، وغیر ہ۔ جاد وایک حقیقت ہے،اور شریعت سے ثابت بھی ہے۔ لیکن پیر بھی صرف اسی صورت میں نقصان پہنچا سکتا ہے۔ا گراللہ تعالٰی کی طرف سے بھی اجازت ہو۔ ہاں بیہ وقتی طور پر آپ کو کچھ تکلیف ضرور دے سکتا ہے ، وہ بھی صرف اتنی ، جتنااللہ تعالٰی کی طرف

ا گرجاد وحقیقت ہے تو،اس کا تور،اس سے بھی بردی حقیقت ہے۔اور جاد و کا توڑ ہے، سورہ فلق اور سورہ ناس۔ مجھی عربی کے ساتھ ،ان دونوں سور توں کا ترجمہ بھی پڑھ کر دیکھیں ،ان شاءاللہ تعالٰی آپ کاایمان تازہ ہو جائے گا۔ **جادو، نظر بد، وغیرہ سے محفوظ رہنے کے لیے**، سورہ فلق، سورہ ناس دن میں زیادہ سے زیادہ اپنے پر دم کرتے رہا کریں۔ خصوصی طور پرروزانہ، 5 فرض نمازوں کے بعدا پنے اور اپنے گھر والوں اور تمام مسلمانوں پر ضرور دم کیا کریں۔درود پاک بھی زیادہ پڑھتے رہنے کی عادت بنالیں۔انشاءاللہ تعالیٰ،آپ ہمیشہ کامیاباور محفوظ رہیں گے۔

# سوال 18: کیاآپ جانتے ہیں کہ ،ایک خاص ترین علم ہے، جس کے آگے دنیاوی اور سائنسی علم کی کوئی حیثیت نہیں ہے، اوراس علم (علم لدنی)، تک عام انسانوں کی رسائی نہیں ہے،۔ آئیے قرآن وحدیث سے اس علم (علم لدنی)، کی معلومات حاصل کرتے ہیں۔

علم لدنی واقعی وہ خاص ترین علم ہے، جس تک ہر کسی کی رسائی نہیں ہے۔ یادر ہے یہ علم حاصل نہیں کیا جاسکتا ہے، بلکہ اللّٰہ تعالٰی، جن کوچاہتے ہیں، عطاء فرمادیتے ہیں۔ یہ علم صرف اللّٰہ تعالٰی کے ان خاص ترین لو گوں کو عطاء ہو تا ہے۔جواللہ تعالٰی کی فرض عبادات کے ساتھ ساتھ کثرت سے نفلی عبادات اور ذکر واذ کار میں مشغول رہتے ہیں۔جو اخلاق اور معاشرت کے اعلی مقام پر بھی فائز ہوتے ہیں۔ یہ وہ خاص ترین لوگ ہوتے جن کودیکھ کر خدا کی یاداور محبت میں اضافہ ہو جاتا ہے۔اور ان لو گوں کی زندگی کا مقصد صرف اور صرف اللہ تعالٰی کی محبت حاصل کرناہو تاہے۔

برلوگ آپ کوامیر ول میں بھی مل جائیں گے اور غریبوں میں بھی مل جائیں گے۔ان کی تلاش کرنا اب آپ کااپنا کام ہے، بیالوگ آپ کوان شاءاللہ تعالٰی،اللہ تعالٰی سے ملادیں گے۔اور آپ سے پچھ بھی مالی پاکسی قشم کی کوئی دوسری مدد نہیں چائیں گے۔ یہ علم (علم لدنی)، صرف الله تعالٰی کے ان خاص ترین لو گوں کوعطاء ہوتا ہے۔ جن کی زندگیوں کا مقصد صرف اور صرف الله تعالی کی عبادت اور اس کا قرب حاصل کرناہو تاہے۔ ہم عام طور پر 15سے 20سال دنیاوی تعلیم حاصل کرنے میں لگادیتے ہیں،اورایسالگتاہے، کہ شاید ہماری زندگی کا مقصد صرف پیسہ کمانا اور د نیاوی معاملات تک ہی محد ود ہو گیا ہے۔ د نیاوی تعلیم بھی ضر ور حاصل کریں، مگر د نیاداری کواپنی زندگی کااولین مقصد مت بنالیں۔ بلکہ اپنی زندگی کا مقصد الله تعالٰی کی عباد ت اور الله تعالٰی کا قرب حاصل کر نابنالیں۔ توان شاءالله تعالٰی، آپ کو بھی اس علم لدنی میں سے پچھ حصہ اللّٰہ تعالٰی عطاء فر مادیں گے۔

پہلے ہم اپن زندگی کا مقصد تو پہچانیں فرمان الٰہی: اور میں نے جنوں اور انسانوں کواس لئے پیدا کیا ہے کہ میری

عبادت كريں۔ سورةالزريات آيت نمبر 56

#### علم لدنی کے ثبوت

ثبوت نمبر 1، قرآن پاک سے: سور تہ نمل کی آیت نمبر 38 سے 40 تک غور سے پڑھیں، جب حضرت سلیمان علیہ السلام نے اپنے در بار میں کہا کہ کون ملکہ بلقیس کا تخت (سینکڑوں میل دور سے)، ملکہ بلقیس کے پہنچنے سے پہلے لا سکتاہے، توایک جن جس کا نام عفریت تھا،اس نے عرض کی کہ آپ کے در بار برخاست کرنے سے پہلے میں یہ کام کر سکتاہوں۔ مگراسی در بار میں موجود حضرت سلیمان علیہ السلام کے ایک در باری اور ولی اللہ، جن کو کتاب کاعلم تھا، نے عرض کی، میں پلک جھیکنے میں بیر کام کر سکتا ہوں۔اورانہوں نے حضرت سلیمان علیہ السلام کے حکم پر پلک جھیکنے میں سینکڑوں کلو گرام وزنی، تخت کو سینکڑوں میل دور سے صرف ایک لمحہ سے بھی کم وقت میں حضرت سلیمان علیہ السلام کے حضور پیش کردیا۔ آخروہ کتاب کا کون ساعلم تھا، کہ جس کی مددسے حضرت سلیمان علیہ السلام کے در باری نے بیہ کام کردیا۔؟ لیعنی علم توہے۔

اگر حضرت سلیمان علیه السلام کے ایک در باری کاریہ علمی معیارہے، تو حضرت سلیمان علیه السلام کا اپناعلم اور تصرف کتناہوگا؟ توذرااندازہ لگائیں کہ ، پھر نبی کریم طلی آیا ہے خصوصی اصحابہ کرام کاعلمی معیار کیا ہوگا،اور خود نبی کریم طلی ایکن میر علم اور تصرف کا تو ہم گمان بھی نہیں کر سکتے ہیں۔لیکن میہ علم نہ توعام ہے اور نہ ہی کو ئی اپنی محنت سے حاصل کر سکتاہے، یہ تواللہ تعالٰی کی خاص عطاء ہے، کہ اپنے انتہائی نیک اور خاص بندوں میں سے جس کو چائیں، جتنا چاہیں،جب چاہیں،عطاء فرمائیں۔

شبوت نمبر 2، حدیث پاک سے: بخاری شریف کی حدیث پاک نمبر 6502 غورسے پڑھیں۔ کہ جہاں لکھا ہوا ہے کہ ، فرض عبادات کے ساتھ ساتھ ، جوانسان نفلی عبادات با قاعد گی سے کرتاہے تواللہ تعالی ،اس کووہ خصوصی مقام عطاء فرمادیتے ہیں، کہ اللہ تعالٰی،اس کی آئکھیں بن جاتے ہیں، جن سے وہ دیکھتاہے۔اس کے ہاتھ بن جاتے ہیں، جن

سے وہ کام کرتاہے۔اللہ تعالٰی،اس کے کان بن جاتے ہیں، جن سے وہ سنتاہے۔ توخود غور کریں، جس انسان کو بیہ علم ومرینبہ مل جائے تواس کے دیکھنے کی قوت کیاہو گی،اس کے سننے کی قوت کیاہو گی۔وغیر ہوغیر ہ۔۔۔۔

شبوت نمبر 3، حدیث پاکسے: وہ کون ساعلم تھا، جس کی بنیاد پر مدینہ منورہ میں مسجد نبوی شریف میں خطبہ دیتے ہوئے امیر المومینین حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالٰی عنه ، سینکڑوں دور جہاد کرتے ہوئے مسلمانوں کونہ صرف د کیچر ہے تھے، بلکہ آپ نے لشکر کے سالار کو جنگی ہدایت دی،اوراللہ تعالٰی کی مہر بانی سے سالار نے تھم پر عمل کیااور ،الله تعالَی نے بھی مسلمانوں کو فتح عنایت فرمائی-حضرت ابن عمر سے روایت ہے کہ عمر نے ایک کشکر روانہ کیا،اور ساریه نامی شخص کواس کاامیر مقرر کیا،اس اثنامیں کہ عمرٌ خطبہ ار شاد فرمار ہے تھے کہ آپ زور سے کہنے لگے: ساریہ! یہاڑ کی طرف، پھر کشکر کی طرف سے ایک قاصد آیا تواس نے کہا: امیر المومنین! ہماراد شمن سے مقابلہ ہوا تواس نے ہمیں شکست سے دوچار کر دیاتھا مگراچانک کسی نے زور سے آواز دی: ساریہ! پہاڑ کونہ چھوڑو۔ ہم نے اپنی پشتیں پہاڑ کی جانب کر لیس تواللہ تعالی نے انہیں شکست سے دوچار کر دیا۔ رواہ البیقی فی دلائل النبوۃ۔مشکاتہ المصایح-5954

اس تمام تحریر سے بیر توثابت ہوتا ہے کہ علم لدنی ،ایک حقیقت توہے۔لیکن ،کس کے پاس بیر علم ہے اور کتناعلم ہے ، ہم یقین سے بچھ نہیں کہ سکتے۔ہاں ہم گمان کر سکتے ہیں کہ ، آ جکل بھی کئی نیک اور اللہ تعالٰی کے پیارے لو گوں کے پاس بیہ علم کسی نہ کسی شکل میں ضر ور ہو گا۔ایسے لوگ عام طور پر وہ ہوتے ہیں ، جن کی دعاؤں کو بھی اللّٰہ تعالَی ،ا کثر قبول فرماتے ہیں، یہ لوگ اخلاص اور تقوی کی بھی اعلی مثال ہوتے ہیں۔اللّٰہ تعالٰی، نبی کریم طرُّ فیلَائِم کے طفیل، ہمیں اور دیگر تمام مسلمانوں کو بھی اپنے بیارے اور محبوب بندوں میں شامل فرمائیں۔ آمین۔

## سوال نمبر 19: کیا صحابہ کرام رضوان اللہ اجمعین میلاد شریف مناتے تھے، اگرہاں تواس کا ثبوت کیا ہے۔ کیا میلاد شریف نه منانے والا گناه گار ہوتاہے؟

اِنشاءاللّٰد،آج ہم ثابت کریں گے ، کہ صحابہ کرام سال میں صرف ایک بار نہیں ، بلکہ تقریبا، ساراسال ہی میلاد شریف مناتے تھے۔ مگر ، یہ بھی یادر تھیں ، کہ ، میلاد شریف ، منانانہ تو فرض ہے اور نہ ہی واجب۔میلاد شریف مناناایک مستحب عمل ہے اور اِنشاءاللّٰہ باعث ثواب ہے۔جوانسان میلاد شریف، نہ منائے ،اُس انسان کو گناہ گار نہیں کہا جا

صحابه کرام سال میں صرف ایک بار نہیں، بلکہ تقریبا، سار اسال ہی میلاد شریف مناتے تھے۔ کیونکہ نبی پاک اللہ اور صحابہء کرام رخون اللہ جعین کے دور میں تلاوت کلام پاک بالکل ہو تی تھی۔ حمد پاک بھی پڑھی جاتی تھی اور نعت شریف بھی پڑھی جاتی تھی،اور نبی محترم ﷺ کے فضائل بھی بکثرت بیان کئے جاتے تھے۔اب ہم اگران حیاروں جائزاُمور کو کیجا کرلیں اور اس محفل کو میلاد نثریف کا نام دیں تواس میں کچھ بھی ناجائز نہیں ہے۔ بلکہ ، یہ تمام کام تو صحابہ کرام کی زندگیوں میں بکثرت، پاہے جاتے تھے۔میلاد شریف کی بابر کت محفل کاانعقاد کرناایک مستحب عمل ہے اور اِنشاءاللّٰہ باعث نواب ہے۔اگر میلاد شریف کے نام پر پچھ لوگ غیر شرعی کام کریں یا خرافات کواس میں شامل کر لیں ، توان کو ضرور منع کریں مگر میلاد شریف کو غلط مت کہیں۔

میلاد شریف پراعتراض کرنے والوں، سے بوچھیں، آج کل کے دور میں ہمارے معاشرے میں بہت سے لوگوں نے نکاح اور شادی کے نام پر بے شار غلط رسمیں اور غیر شرعی کاموں کو شامل کر لیاہے تو کیا ہم نکاح کر ناچھوڑ دیں۔ ہم کو نکاح کر نانہیں چھوڑ ناچا ہئیے، بلکہ نکاح کے نام پر شامل غیر شرعی حرکات کو چھوڑ ناچا ہیے۔

اسی طرح میلاد شریف کو منانا نہیں حچوڑ ناچاہیے۔ بلکہ میلاد شریف کے نام پر ہونے والی غیر شرعی چیزوں کو حچوڑ نا چاہیے۔اگرایک محفل جس بیل تلاوت کلام پاک ہو۔ حمد پاک پڑھی جائے نعت شریف پڑھی جائے ،اور نبی محترم



ﷺکے فضائل بھی بکثر ت بیان کئے جائیں ،عور توں اور مر دوں کے پر دے کا اہتمام ہو توالیبی محفل بالکل جائز

ہر وہ عمل جائزہے، جو شریعت کے دائرے میں ہو، خواہ وہ صحابہء کر ام رضوان اللہ جمین کی حیات مبار کہ سے ثابت ہو، یا، نہ ہو،۔جب تک،وہ شریعت کے دائرے میں رہے۔ مگر میلا دیشریف منانا، تو صحابہ کرام پیون اللہ جمیں سے خو د ثابت ہے۔ لہذا،میلاد نثریف توبدعت بھی نہیں ہے مُستحب اور نفلی عبادات پر اُتناہی زور دیں۔ جتنادینا چاہیے۔ کیو نکہ اگر عرس منانا،میلاد شریف کے جلوس نکالنا، قل، چہلم،معراج شریف کی رات خاص عبادت کرنا،اذان سے پہلے اور بعد میں دُرُود پاک پڑ ھنا، اگر شریعت میں انتہا ئی اہم ہو تا تو حضرت دا تا گنج بخش رحمتہ اللہ علیہ کی کتاب، کشف

سوال نمبر20: میلاد شریف کس طرح مناناچا بیئے ؟ میلاد شریف کے موقع پر جلوس نکالنے کی شرعی حیثیت کیا ہے؟اگر کوئی انسان نمازوں میں سُستی کرے، گرمیلاد شریف کی محفل با قاعد گی سے مناتا ہو۔ توایسے شخص کے بار

المحعوب''اور حضرت شيخ عبدالقادر جيلاني رحمته الله عليه كي كتاب''غنيه الطالبين''ميں ہميںاس كاواضح ذكر ضرور ملتا

#### ے میں کیا کہنا جاہے؟

#### میلاد شریف منانے کے کچھ بیارے طریقے

1۔ نبی محترم طلع آلیم بیر کے دن پیدا ہوئے تھے ،اور اس لئے ہر پیر کے دن نبی محترم طلع آلیم روز ہ رکھتے تھے۔ (صحیح مسلم۔رقم الحدیث، 2750)

کوشش کیا کریں کہ میلاد نثریف والے دن اللہ تعالی کے حضور شکرانے کا نفلی روزہ ضرور رکھیں۔

2۔ کوشش کریں کہ ایک محفل کا اہتمام بھی ضرور کریں جس میں قرآن خوانی ہو، حمد و نعت شریف پڑھی جائے اور

آ قاعلیه السلام کی ذاتِ مبار که پرخوبصورت بیان دیاجائے۔ صحابہ کرام سال میں صرف ایک بار نہیں ، بلکہ تقریبا،

سارا سال ہی میلا د شریف مناتے تھے۔ کیونکہ نبی پاک ملٹی کیا ہے اور صحابہ ء کرام رضوان اللہ اجمعین کے دور ہیں تلاوت کلام پاک بالکل ہوتی تھی۔ حمد پاک بھی پڑھی جاتی تھی اور نعت شریف بھی پڑھی جاتی تھی،اور نبی محترم طلَّی کیا ہے فضائل بھی بکثرت بیان کئے جاتے تھے۔اب ہم اگران چاروں جائزاُمور کو یکجا کر لیں اوراس محفل کومیلاد شریف کانام دیں تواس میں کچھ بھی ناجائز نہیں ہے۔بلکہ ،یہ تمام کام توصحابہ کرام کی زند گیوں میں بکثرت، پاے جاتے تھے۔میلاد نثریف کی بابر کت محفل کاانعقاد کرناایک مستحب عمل ہے اور انشاءاللہ باعث ثواب ہے۔ 3۔ اپنے گھر میں اچھے اچھے پکوان بنوائیں اور اپنے ہیوی، بچوں، ماں، باپ اور باقی گھر والوں کی خوب تواضع کریں

4۔ کوشش کریں کہ اس دن اچھا کھانا پکوا کر زیادہ سے زیادہ غریب اور ضرورت مندلو گوں میں تقسیم کروائیں۔ **5۔** کوشش کریں کہ اس دن خود بھی خوب در ود نثر یف پڑھیں اور اپنے گھر والوں کو بھی پڑھنے کی تلقین کریں۔ 6۔ کوشش کریں کہ اس دن غریبوں میں زیادہ سے زیادہ صدقہ اور خیر ات تقسیم کریں۔ میلاد شریف کے موقع پر جلوس نکالنانہ تو فرض ہے، نہ ہی واجب، اور نہ ہی اس کے نکالنے کا تھم شریعت سے ملتا ہے ۔ اگریہ جلوس غیر شرعی حرکات سے پاک ہوں توزیادہ سے زیادہ مستحب عمل قرار دیئے جا سکتے ہیں۔اگر کوئی میلاد شریف کے جلوس میں شریک نہیں ہوتا،اُس نسان کو گناہ گار نہیں کہاجا سکتا۔اگر کوئی اپنی خوشی سے جلوس میں شرکت کرلے، تواُس کی مرضی، مگر کسی کو جلوس میں شرکت کرنے کے لیے مجبور کرنا بھی ٹھیک نہیں ہے۔جو انسان نبی پاک طبی کیا ہے محبت کا دعویٰ کرتا ہو مگر نمازوں میں سُستی کرتا ہو توایسے انسان پرانتہا کی افسوس اور دُ کھ ہے ۔میلاد شریف کی اہمیت اپنی جگہ ہے۔ مگر کسی بھی صورت میں فرض نماز حچبوڑنے کی اجازت نہیں۔اگر تو کسی انسان کو یقین ہے کہ وہ اگررات دیر تک میلاد شریف کی محفل میں شرکت کرے گا،اوراُس کی نیند پوری نہ ہونے کی وجہ سے اُس کی صبح فجر کی نماز قضاء ہو جائے گی ، تواس شخص کو چاہیے کہ وہ وقت پر آکے سو جائے ، تا کہ اُس کی فجر کی نماز قضاء نہ ہو جائے۔ مگر وہ انسان جس کواپنی نبیند پر قابوہے۔ کہ وہ رات دیر تک میلاد نثریف کی محفل میں شرکت کے باوجود بھی فخر کی نماز وقت پر پڑھ لے گاوہ ضرور میلاد شریف کی محفل میں شرکت کرئے۔اگر کسی کادعوی نبی پاک ملتی الم سے محبت کا ہے تواس کوا بنی نماز کبھی نہیں چھوڑنی چاہیے۔

### بھی توہے پھر آپ لوگ 12ر بیج الاول کوخوش کیوں مناتے ہیں؟

پہلی بات تو بیہ ہے 12 رہیج الاول نبی پاک طبیع کا بوم وفات ہے ہی نہیں۔ یہ بات انجھی ہم انشاءاللہ بخاری شریف سے ثابت کر دیں گے۔اگر بالفرض مان بھی لیاجائے کہ نبی پاک طبی کیاہم کا یوم وصال 12 رہیج الاول ہے تو پھر بھی نبی پاک طلع کی بیدائش کی خوشی 12 رہیج الاول کو منانے میں کو حرج نہیں کیونکہ اسلام میں سوگ صرف 3 دن کا ہے کیکن نبی پاک طلع کی اللہ کی ولادت کی خوشی کی کوئی حد نہیں۔

لہذانی پاک ﷺ کا سوگ اب ہم سینکڑوں سال کے بعد نہیں منا سکتے کیونکہ سوگ تو صرف 3 دن کا ہے۔ تواب ہم بخاری شریف سے بیر ثابت کریں گے کہ 12 رہیج الاول نبی پاک ﷺ کا یوم وفات ہے ہی نہیں۔

(صحیح بخاری کتاب البخائز رقم الحدیث: ۱۳۸۷)

**بخاری شریف کے مطابق نبی پاک** میں تاہیں کا پہلا اور آخری حج جمعہ المبارک کواد افر ما یااور (صحیح بناری کتاب الایمان پر تم الحدیث: ۴۵) بخاری شریف کے ہی مطابق نبی پاک طلع کیا ہم کی وفات شریف پیرے روز ہوا۔ یعنی کہ آپ طلع کیا ہم نے اپنی وفات سے تقریباً 3 ماہ قبل حج فرمایا، اب آپ خود حساب لگالیں کہ اسلامی مہینہ 29 یا 30 دِنوں کا ہوتا ہے اور اس حساب سے ہمارے پاس صرف ممکنات ہیں۔

:1 اگرذوالحج، محرم، صفر تینوں مہینے 30/30 دن کے ہوں تو 12 رہیج الاول شریف کو پیر پھر بھی نہیں آتا۔

- :2 اگرذوالج، محرم، صفر تینوں مہینے 29 دن کے ہوں تو 12 رہیج الاول شریف کو پیر پھر بھی نہیں آتا۔
- :3 اگر2مہینے 29دن کے ہوں اور ایک مہینہ 30دن کا ہو تو 12ربیج الاول شریف کو بیر پھر بھی نہیں آتا۔
  - :4 اگر2مہینے30دن کے اور ایک مہینہ 29دن کا ہو تو12ر بیچ الاول شریف کو پیر پھر بھی نہیں آتا۔

تو جناب اسلام میں سوگ صرف تنین دن کا ہے۔ یعنی کہ نبی پاک طلق کیا تھے کی وفات کا ہم لوگ اب سوگ نہیں منا سکتے ۔ کیکن نبی پاک طبعہ کیا ہیدائش کی خوشی منانے کی کوئی حد نہیں ہو سکتی۔ ہم نبی پاک طبعہ کیا ہوئیا میں تشریف آوری کی خوشی ہر جائزاور شرعی طریقے سے منا سکتے ہیں۔اگر کوئی نبی پاک طلقۂ آیا ہم کے میلاد شریف کے نام پر کوئی غیر شرعی کام کرے تواس کی مزاحمت اور مذمت ضرور کرنی چاہئیے۔

سوال نمبر 22: کیاآپ جانتے ہیں کہ ،ہر بدعت، بری بدعت ہی نہیں ہوتی، اچھی بدعت کا ثبوت اور مثال نوٹ كرليں۔جبكه كئ لوگ كہتے ہيں كه ،جو كام قرآن وحديث، يا صحابه كرام سے ثابت نه ہو،اس كو ثواب كى نيت سے كرنا، بدعت (بری بدعت) ہے۔ آج حقیقت جانیں۔

اصل میں بدعت ہروہ کام ہے جوآپ ملی آیا ہم کے ظاہری پردہ فرمانے کے بعددین اور دنیامیں آیا۔ مگر ہر بدعت بری نہیں ہے۔ جس بدعت کے بارے میں ممانعت ہے وہ بدعت سیئہ ہے۔اچھی بدعت کی تو تا کید کی گئی ہے اور اچھی بدعت کا تو بہت ثواب بھی ہے۔

ا چھی بدعت کی مثال ::: حالا نکہ صحیح حدیث پاک سے ثابت نہیں ہو تاہے، کہ نبی کریم طلع آیا ہم اور صحابہ کرام فرض نماز کے بعد اجتماعی دعامانگا کرتے تھے۔لیکن آج 90 فیصد سے زیادہ مساجد میں فرض نماز کے بعد اجتماعی دعاما تگی جاتی ہے، یہ بدعت حسنہ کی ایک بہترین مثال ہے۔



## مریث پاک: دُعاہی عبادت ہے۔ (زندی، 3372)

نوف: یعنی دعاعبادت ہے۔لیکن فرض نماز کے بعد اجتماعی دعا، یعنی عبادت کابیہ نیاطریقہ بعد میں رائج ہوا، لیکن پھر بھی جائزہے، کیونکہ بیہ شریعت کے بنیادی دائرے کے اندرہے۔اور بدعت حسنہ کی ایک بہترین مثال بھی ہے۔ حدیث پاک، سے تواجیمی بدعت پر تواب کی بشار ت اور بری بدعت پر گناہ، دونوں ہی ثابت ہیں۔لہذاا جیمی بدعت 100 فیصد جائزاور باعث تواب بھی ہے۔

مریث پاک: "جس نے کوئی اچھاطریقہ جاری کیا،اوراس اچھے طریقہ کی پیروی کی گئی تواسے (ایک تو) اسے اپنے عمل کا جرملے گااور (دوسرے)، جواس کی پیروی کریں گے ،ان کے اجرو ثواب میں کسی طرح کی کمی کیے گئے، بغیران کے اجرو ثواب کے برابر بھی اسے ثواب ملے گا،اور جس نے کوئی براطریقہ، جاری کیااوراس برے طریقے کی پیروی کی گئی، توایک تواس پراپنے عمل کا بو جھ (گناہ) ہو گااور (دوسرے) جولوگ اس کی پیروی کریں گے ،ان کے گناہوں کے برابر بھی اسی پر گناہ ہو گا، بغیر اس کے کہ اس کی پیروی کرنے والوں کے گناہوں میں کوئی کمی کی گئی ہو۔

اصول یادر کھیں، کہ، شریعت میں ہروہ کام جائزہے۔جو شریعت کے بنیادی دائرے کے اندر ہو،خواہ اس کا کوئی ثبوت، قرآن وحدیث، یا، صحابہ کرام سے ملے بانہ ملے۔اگر کوئی انسان ہرروز سونے سے پہلے 10 نفل حاجت کے پڑھ کر سوئے، کہ ، یااللہ میرے دادادادی، کی مغفرت فرمادے-تو کیا ہے بدعت (بدعت سیعہ/بری بدعت) ہو گی؟ کیو نکہ قرآن و حدیث سے یا صحابہ کرام کے عمل سے توبہ ثابت نہیں ہے ، کہ ،روزانہ با قاعد گی کے ساتھ اپنے دادا، دادی کے لیئے 10 نفل پڑھنے چاہیئے۔ مگریہ عمل 100 فیصد جائزہے ،اور بدعت سیعہ/بری بدعت)، بھی نہیں ہے، کیونکہ بیشریعت کے بنیادی دائرے سے باہر نہیں ہے۔



<mark>ثبوت نمبر2:</mark> جمعه کی مبارک دینا۔ مبارک دینا،اصل میں ایک دعاہے۔ بعنی اگر کوئی کھے کہ ،جمعہ مبارک ہو، تواس کا مطلب ہے، کہ ،اللہ تعالٰی ،آپ پر اس جمعہ کواپنا کرم فرمائے۔آپ کسی کو پیر مبارک، منگل مبارک وغیر ہ بھی کہ سکتے ہیں۔ دل چاہے، تو کہ دیں، دل نہ چاہے تو نہ کہیں۔اس میں پریشانی کی کیا بات ہے۔ حدیث پاک، سے تواجیحی بدعت پر نواب کی بشارت اور بری بدعت پر گناه، دونوں ہی ثابت ہیں۔لہذااحچھی بدعت 100 فیصد جائزاور باعث ثواب بھی ہے۔

سوال نمبر 23: اسلام میں کتنی عیدیں ہیں؟ کیا عید میلادالنبی المقالیم کہنا یا منانا جائزہے؟ کیا یہ بات قرآن پاک اور احادیث مبارکہ سے ثابت ہوسکتی ہے۔

عید کامطلب خوشی ہوتا ہے۔ اور کئی جگہوں پر لکھا ہوا ہے ، کہ عید کامطلب وہ خوشی ہے ، جو بار بارآئے۔مسلمانوں کے لئے، کم از کم، سال میں 54 دنوں کو، تو عید کادن کہاہی جاسکتا ہے۔ یہ تو کم از کم ہیں، مزیداس سے بھی زیادہ، کو بھی عید کادن ثابت کیاجا سکتاہے۔

حدیث مبارکہ سے ثبوت نمبر 1: حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا بیان ہے کہ رسول اللہ ما ہو آلہ ہم نے فرمایا

"جمعه الله نے مسلمانوں کے لیے عبیر کادن بنایا ہے۔ (سنن ابن ماجہ، رقم الحدیث ۱۰۹۸)(مشکوۃ شریف، رقم الحدیث ۱۳۱۵)

**حدیث مبار کہ سے ثبوت نمبر2:** بے شک جمعہ تمام ایام کاسید (سر دار)ہے اور اللّٰہ کے نزدیک تمام ایام سے زیادہ

عظمت والاہے۔اللّٰد کے نزدیک جمعہ کی عظمت عبیرالفطر ،اور عبیرالاضحی سے بڑھ کرہے۔ (سنن ابن ماجہ،ر قم الحدیث ۱۰۸۴)

تومعلوم پڑا کہ ،سال میں 54 جمعے ہوتے ہیں، یعنی 54 عیدیں تو کنفرم ہوئیں۔اگر جمعہ کادن عید ہو سکتا ہے تو نبی پاک اللہ وادت کے دن کو بھی عید کہنا کچھ غلط نہیں ہے



ا گر کوئی نبی محترم طلی این ملی ولادت کی خوشی (عید)،ہرروز بھی منائے تو بالکل جائز ہے۔اورا گرہر مہینے منائے تب بھی جائزہے۔اورا گرہر سال منائے تب بھی جائزہے۔

قرآن پاکسے ثبوت: "عیسیٰ ابن مریم نے عرض کی اے اللہ، اے رب ہمارے، ہم پر آسمان سے ایک خوان اُتار کہ وہ ہمارے لیے عید ہو ہمارے اگلے اور پچھلوں کی ،اور تیری طرف سے نشانی ،اور ہمیں رزق دے ،اور توسب سے بہتر روزی دینے والاہے " سورہ مائدہ آیت نمبر (114)

قرآن پاک سے واضح طور پر ثابت ہو تاہے۔ کہ وہ دن جب اللہ تعالیٰ کی ایک نعمت یعنی کہ خوان اُتراءاِس دن کو ا گر حضرت عیسیٰ میه امار عبیر کهه ربین بین بلکه حضرت عیسیٰ میه اسان نویبهان تک فرمایا که وه دن عید کاهو هماری ا گلوں اور پچھپلوں سب کے لیے۔اس سے پیۃ جلتاہے۔ کہ عید کادن صر ف عید الصّحیٰ یاعید الفطریک محد ود نہیں ہے۔ بلکہ نبی پاک ﷺ کی ولا دت باسعا دت کی خوشی اور نعمت تو باقی تمام خوشیوں اور نعمتوں سے بڑھ کر

سوال نمبر 24: کچھ لوگ کہتے ہیں کہ بار بار میلاد شریف منانااور ہر سال مدینہ پاک حاضری کی کیاضر ورت ہے، اور ہر سال عمرہ کرنے کی بھی کیاضر ورت ہے؟ بلکہ بار بار میلاد شریف منانااور ہر سال مدینہ پاک حاضری کی بجائے ان پییوں سے غریب بچیوں کی شادی کر دیاکریں۔؟

غریب بچیوں کی شادی ضرور کروائیں، اگر کرواسکتے ہیں۔ مگر کیاغریب بچیوں کی شادی کے لئے پیسے صرف میلاد شریف، عمرہ اور مدینہ پاک حاضری سے ہی بچانے ہیں۔جوآپ کوایسامشورہ دے اُس سے کہیں بھائی جان اپنادو **کنال کاگھر چھ کریانچ مرلے کے گھر میں شفٹ ہو جائیں**،اور باقی پیسوں سے غریب بچیوں کی شادی کر واد و۔



جب کوئی اپنی پرانی 6لاکھ کی کاری کرنئ 15لاکھ کی کار خریدتاہے تواس کوسب مبار کباد دیتے ہی اس کو یہ مشورہ کیوں نہیں دیتے کہ بھائی 50 لا کھ کی گاڑی کی بجائے 10 لا کھ والی گاڑی پر ہی صبر کر لیتے،اور باقی 40 لا کھ سے غریب بچیوں کی شادی کر وادیتے۔

ابن کرولا گاڑی چ کرمہران لے لیں،اور باقی پیسوں سے غریب بچیوں کی شادی کر وادیں۔ اپنانیاآئی فون کی کرس 15 ہزار کا کیوموبائل لے لیں۔ باقی بیبوں سے غریب بچیوں کی شادی کروادیں۔ کیا غریب بچیوں کی شادی کے لئے پیسے صرف میلاد شریف، عمرہ اور مدینہ پاک کی حاضری کی بچت سے ہی نکالنے ہوتے ہیں۔ کچھ تواحساس کریں....

صریت پاک: رسول اللهﷺ نے فرمایا: "ججاور عمرہ ایک کے بعد دوسرے کواد اکر و (بینی بار بار کرو)،اس لیے کہ یہ دونوں فقر (غربت)اور گناہوں کواس طرح مٹادیتے ہیں جیسے بھٹی لوہے، سونے اور جاندی کے میل کو مٹادیتی ہے اور جج مبر ور کابدلہ صرف جنت ہے ''۔ ترندی۔810

اہم بات: یہ کوئی ضعیف حدیث پاک نہیں ہے۔ یہ صحیح حدیث پاک ہے۔ یادر ہے، زیادہ سے زیادہ حج اور عمرہ، گناہوں کومٹانے کاایک بہت بڑاذر بعہ بھی ہے۔لہذااس پر خود بھی عمل کی کوشش کریں،اور زیادہ سے زیادہ لو گوں کو بھی بتائیں۔

زیادہ عمرہ اور جج کرنے میں ہمار ااپناہی فائدہ ہے۔ لہذاا گر 5 وقت نماز میں سستی ہوتی ہے تواس کا یہ مطلب نہیں کہ عمره پر جانا بھی چھوڑ دیں۔ بلکہ یقین رکھیں ، بار بار جج اور عمرہ ،اور مدینہ منورہ حاضری کی بر کتوں سے ان شاءاللہ تعالی ، 5 وقت نمازاور دیگر عبادات میں بھی بہتری آجائے گی۔



سوال نمبر 25: آخر کس فرقے کے علاء کی قرآن وحدیث کی تشریح کو درست مانناچاہیے۔؟ کیادین کی تبلیغ کے لئے، با قاعدہ عالم دین ہونا، یامفتی ہوناضر وری ہے۔؟ کچھ، لوگ کہتے ہیں کہ، عالم دین، کے علاوہ، کسی عام مسلمان، کا بیان سننااور شیئر کرناحرام ہے۔ کچھ لوگ کہتے ہیں،جوانسان، کسی مدرسے سے با قاعدہ،پڑھاہوانہ ہو،ایسےانسان کو وین معاملات میں نہیں بولنا چاہیے۔ کیا یہ بات درست ہے۔

بالكل نہيں، بلكہ آج كے دور كے كئى مشہور علماء، نے نہ توكسى مدرسے سے با قاعدہ ڈ كرى لى ہو كى ہے، اور نہ ہى وہ كو كى **با قاعدہ مفتی ہیں۔** مگر پھر بھی لا کھوں افراد ، ان شخصیات کے معتقد ہیں۔ مثلا ، دعوت اسلامی ، کے امیر ، مولا ناالیاس قادری صاحب، ڈاکٹر ذاکر نائک صاحب اور ڈاکٹر اسر ار احمد صاحب بیہ تینوں شخصیات بھی نہ تو با قاعدہ عالم دین ہیں، اور نہ ہی با قاعدہ مفتی ہیں۔ یہ تینوں اپنے شوق سے دین کی طرف آئے ہیں۔ یعنی ثابت ہوا، کہ با قاعدہ عالم اور مفتی ہوئے بغیر بھیانسان دین کی تبلیغ کر سکتاہے، جس طرح ڈاکٹر ذاکر نائک، مولا ناالیاس قادری صاحب اور ڈاکٹر اسر ار احمه صاحب وغيره وغيره ـ

علاء کرام کے در میان، توآپس میں خود بہت سی باتوں پراختلاف ہے۔ حالا نکہ تمام ہی، دینی مدرسے، خواہ وہ کسی بھی مکتب فکر کے ہوں،ان سب میں،ایک ہی قرآن و حدیث پڑھا یاجا تاہے۔ مگر مختلف،لو گوں کی،قرآن و حدیث کی تشریح مختلف ہے۔اصل میں تمام ہی فرقے کے کئی لوگ اپنے ،اپنے فرقے کے بڑوں کی اندھی تقلید میں مبتلا ہیں۔ ان کے بڑے قرآن و حدیث، کی جو تشر تے ان کو بتادیتے ہیں، وہ آٹکھیں بند کر کے اس کو تسلیم کر لیتے ہیں۔اور نہ اپنا د ماغ استعمال کرتے ہیں ،اور نہ ہی خو د قرآن و حدیث کا علم سکھنے کی کو شش کرتے ہیں۔

ہر کوئی اپنے آپ کو قرآن و حدیث سے صحیح ثابت بھی کر رہاہو تاہے۔لہذا ثابت ہوا کہ لازمی نہیں کہ ہر بات سندیافتہ عالم دین کی ہر بات درست بھی ہو۔ بلکہ حدیث پاک، سے توثابت ہوتاہے کہ، جب شیطان نے انسانی روپ میں

آکر، حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالی عنہو کو،آیت الکرسی کی فضیلت بتائی، تو، نبی کریم طبّی کیاہم، نے تو شیطان سے بھی صیح بات سننے اور اس پر عمل سے منع نہیں فرمایا۔ سیح بناری (جز)-2311

ا گرشیطان سے بھی صحیح بات سننے اور اس پر عمل سے منع، نہیں، فرمایا گیا، تو، عام مسلمان کابیان سننااور شیئر کرناکس طرح حرام ہے؟ اوپر والی، حدیث پاک سے ثابت ہو تاہے کہ صحیح بات اگر شیطان سے بھی ملے تواس سے بھی حاصل کرلو، بعنی علم شیطان سے بھی مل سکتاہے۔اس سے ثابت ہو تاہے کہ اگر کوئی بدعقیدہ، گمراہ، یا کوئی اور بھی اگر صحیح بات بتائے، تواُس سے بھی، علم حاصل کرلو۔ بیہ کوئی درست ، بات نہیں ہے کہ اگر کوئی انسان سندیافتہ عالم دین نہ ہو توہم اُس کی بات نہ مانیں۔ **یادر تھیں!** مجھی بھی قرآن پاک کی آیت یاواضح حدیث پاک کے مقابلے پر ،اپنے علماء کرام کے اقوال، مُحبت کے طور پر پیش مت کیا کریں۔واضح حدیث پاک کے مقابلے پر کسی بھی عالم دین، کی رائے، یافتوے کی ، کوئی حیثیت نہیں ہے۔علماء کرام بھی انسان ہیں۔اور اُن سے غلطیاں بھی ہوسکتی ہیں۔ مگر قرآن و حدیث پاک، حتمی، ہے۔ بزر گوں، کے ادب کا مطلب میہ نہیں ہے کہ ، معاذ اللّٰہ،ان کے قول کو ہم حدیث پاک، پر ترجیح

**زندگی کااصل مقصد،** صرف اور صرف رب تعالی کی محبت اور رب تعالی کی قربت ہو ناچا ہیئے۔ کئی دینی جماعتوں میں توابیا گمان ہو تاہے کہ ،اس جماعت یا تنظیم کے لوگ،عوام کو دین سے زیادہ اپنے پیر صاحب اور اپنی تنظیم کے قریب کرنے کی کوشش میں لگے رہتے ہیں ، اور لو گوں کی ایسی تربیت کی جاتی ہے کہ لوگ پیر صاحب کی یاا پنی جماعت کے بروں کی محبت میں اس طرح ڈوب جاتے ہیں ، کہ اپنے پیر صاحب اور اپنے علماء کی اندھی تقلید کرنے لگ جاتے ہیں۔الیں اندھی تقلید کے ماروں کوا گرآپ قرآن وحدیث سے، براہ راست کچھ سمجھانے کی کوشش بھی کریں، توایسے لوگ پھر بھی قائل نہیں ہوتے اس طرح کی اندھی تقلید میں مبتلالوگ آپ کو تقریباً ہر ہی فرقے میں مل جائیں



خلاصه کلام بیہ ہے، کہ نہ توہر بریاوی عالم دین ٹھیک ہے،اور نہ ہی ہر وہابی، شیعہ یادیو بندی عالم دین غلط ہے۔آپ کو تمام ہی مکتبہ فکر میں ہر طرح کے لوگ مل جائیں گے۔اصل فیصلہ صر ف اور صر ف قرآن و حدیث اور ،اُس کے بعد صحابہ کرام رر ضوان اللہ اجمین کا فعل ہے۔جوجو معاملات ان سے طکراتے جائیں۔اُن کو جھوڑ دیں ۔

سوال نمبر26: کچھ لوگ، کہتے ہیں، کہ اپناد ماغ استعال کرنے کی کوئی ضرورت نہیں، بس علاء کرام کے پیچھے آنکھیں بند کرکے چلتے رہو۔ کچھ لوگ کہتے ہیں کہ قرآن وحدیث کی تشریح، صرف مُستندعالم دین ہی کر سکتے ہیں۔ لهذاہر انسان کوان معاملات میں نہیں بولنا چاہیے، کیاوا قعی ایساہے؟

**وہ لوگ، بھول جاتے ہیں،** کہ اسی دماغ کو استعال کرتے، ہوئے ہی، تو, آپ نے کسی انسان کو آج، اپنا پیر صاحب بنایا ہواہے۔ کس کواپنا پیر صاحب، بناناہے، وہ فیصلہ بھی توانسان اپناد ماغ اور علم،استعال کرتے ہوئے ہی تو کرتاہے۔ تو ثابت ہوا، کہ اصل چیز توانسان کااپناد ماغ اور اپناعلم ہے ، جواسے بیر صاحب، کو منتخب کرنے میں مدد دیتا ہے۔ جو لوگ اپنے پیر صاحب کی اور علماء کی اند ھی تقلید کرتے ہیں، اور اپنا دماغ اور عقل کا،استعال نہیں کرتے، وہ ان د و آیات کاتر جمہ، کم از کم 3 بار ضرور پڑھیں، شاید کہ ان کو سمجھ آجاہے۔

فرمان الهی: اور وہ ان لو گوں پر خباثت کولازم قرار دے دیتا ہے جو عقل استعال نہیں کرتے ہیں۔

فرمان الهی: اور بیشک ہم نے قرآن کو سمجھنے کے لیے آسان کر دیاہے ، پس کیا کوئی نصیحت حاصل کرنے والاہے ؟

کیا پیرصاحب کے ابتخاب کے بعد انسان کواپنے دماغ اور علم ، کااستعال کرنا چھوڑ دیناچاہیے ؟ جولوگ ایسی باتیں کہیں اُن سے پوچھیں کہ جناب آخر کس عالم دین کی قرآن وحدیث کی تشریح کو ہم درست مانیں ؟ مثلاً: کیونکہ ایک طرف



محترم مفتی آصف جلالی کہتے ہیں کہ قوالی حرام ہے۔ دوسری طرف اُنہی کے پیر بھائی اور اُن کے بیر صاحب کے صاحبزادے، عرفان مشہدی صاحب با قاعدہ قوالیوں پر جاتے بھی ہیں اور خوب پیسے بھی خرچ کرتے ہیں۔ہمارے لیے تود ونوں ہی انتہائی محترم ہیں۔آخر ہم کس کی مانیں-؟

تو پھر،اس کامطلب ہوا، کہ فیصلہ تو،آخر کار، میں نے خود ہی کرناہے، کہ کس کی بات مانوں۔ کیونکہ دونوں ہی قرآن و **حدیث، سے اپنے آپ کو درست ثابت کریں گے۔** مگر میں کس کی تشریح کو زیادہ بہتر جانتا ہوں، یہ فیصلہ تو پھر، ہم نے خود ہی کر ناہے۔ اسی لیئے تو کہتا ہوں کہ ، اند ھی تقلید میں مبتلامت ہوں۔اپنے دماغ کااستعال کرنا چاہیے ، تو ثابت ہوا، کہ اصل چیز توانسان کااپناد ماغ اور اپناعلم ہے۔ ہمارامو قف ہے، کہ علاء کرام کی تقلید ضرور کریں، مگر اندھی تقلید میں مبتلامت ہوں اسی طرح کئی علاء کرام قرآن وحدیث کی تشر تکے سے ثابت کرتے ہیں۔ کہ دوسر ہے فرقے کے مسلمانوں کے بیچھے نماز ہو جاتی ہے۔اوراُسی قرآن وحدیث سے ، کئی علاء کرام کہتے ہیں کہ دوسرے فرقے کے اماموں کے پیچھے نماز نہیں ہوتی۔آخر ہم کس کی مانیں-؟

حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمته الله علیه، رفع یدین کے ساتھ نماز پڑھتے تھے مگر حنفی مسلمان کہتے ہیں کہ رفع یدین کے ساتھ نماز نہیں پڑھنی جاہیے۔آخر ہم کس کی مانیں-؟ لہذاانسان کوخود بھی علم دین حاصل کر ناچاہیے اور جو چیز قرآن و حدیث سے ثابت ہوتی جائے، اُس پر عمل کر تا جائے۔ اند ھی تقلید کسی کی بھی نہ کریں، کیونکہ اولیاءاللہ بھی انسان ہیں ان سے بھی غلطی ہو سکتی ہے۔

نمازر فع یدین سے پڑھنا بھی ثابت ہے اور بغیرر فع یدین کے بھی پڑھنا ثابت ہے۔اسی طرح آلات موسیقی کے ساتھ حدونعت شریف اور قوالی کا جواز بھی ثابت ہے۔ (بخاری شریف، رقم الحدیث 3931)

اس کیے انسان کو کسی بھی معاملے میں بہت زیادہ شدت پہندی سے کام نہیں لیناچاہیے اکثریت معتدل ہے۔ مگر کچھ شدت ببند علاءنے عوام کو ہائی جیک کیا ہواہے اصل میں تمام ہی فرقے کے کئی لوگ اپنے ،اپنے فرقے کے بڑوں

کی اند نھی تقلید میں مبتلا ہیں۔ان کے بڑے قرآن وحدیث، کی جو تشر تکان کو بتادیتے ہیں، وہ آٹکھیں بند کر کے اس کو تسلیم کر لیتے ہیں۔اور نہ اپناد ماغ استعمال کرتے ہیں ،اور نہ ہی خود قرآن و حدیث کا علم سکھنے کی کو شش کرتے ہیں۔

## سوال نمبر 27: مسلمانوں کے 73 فرقوں میں سے درست صرف 1، آخر باقی 72 کا کیا ہو گا؟ سیح حدیث پاک، کی روشنی میں مسئلہ سمجھیں

الله تعالی، نے تو ہمارانام مسلمان رکھاہے، مگر ہم نے اپنانام، بریلوی، شیعہ، قادری، دیو بندی اور وہابی رکھ لیاہے۔ اپنے آپ کو فرقوں میں تقسیم مت کریں،اپنے آپ کو مسلمان کہیں،شیعہ، بریلوی، دیوبندی، قادری، وہابی،اہل حدیث، مت کہلوائیں۔ فرقول کو پیند نہیں کیا گیا، مگریہ بھی بتادیا گیاہے، کہ فرقے ایک حقیت ہیں۔

فرمان الهی: اسی الله نے تمہار انام مسلمان رکھاہے اس قرآن سے پہلے اور اس میں بھی تاکہ پینمبر تم پر گواہ ہو جائے اور تم تمام لو گول کے گواہ بن جائو۔ (سورۃ الجُج 78)

فرمان الهی: اور نه ہو جاناان لو گوں کی طرح جنہوں نے روشن دلیلیں آجانے کے بعد بھی اختلاف کیااور فرقہ فرقہ

ہو گئے ان کے لیے بڑا عذاب ہے۔ (سورۃالاعمران 105)

**حدیث پاک:** رسول الله طلّی آیا کم ، نے فرما یاہے کہ ، میری امت تہتر فرقوں میں بٹ جائے گی ، اور ایک فرقہ کو جھوڑ کر باقی سبھی جہنم میں جائیں گے، صحابہ نے عرض کیا:اللہ کے رسول! یہ کون سی جماعت ہو گی ؟آپ نے فرمایا: '' یہ وہ

لوگ ہول گے جو میرے اور میرے صحابہ کے نقش قدم پر ہول گے ''۔ تیزی (جز)-2641

نوف: فرقوں کے نام سے فرق نہیں بڑتا، جو مسلمان، خواہ وہ بریلوی ہو، یاد یو بندی، یاوہابی، یاشیعہ، یااہلسنت، اگروہ نبی کریم طبّی کیا ہم اور صحابہ کرام کے نقش قدم پر چلے گا،ان شاءاللّہ تعالی، براہر است جنت میں داخل ہو گا۔ ثابت ہوا کہ ، 73 فرقوں میں سے ، درست راستے پر توایک ہی ہے۔ مگر باقی فرقوں کو ہم غلط تو کہہ سکتے ہیں ، مگریہ نہیں کہہ سکتے کہ باقی تمام فرقے امتِ مسلمہ سے باہر ہیں۔

کیونکہ نبی پاک طلی آیا ہے نے فرمایا ہے کہ میری اُمت ۳۷ فرقوں میں تقسیم ہو گی۔ یعنی باقی ۲۷ فرقے بھی اُمت میں ہی شامل ہیں۔ بعنی وہ اپنی اپنی، بدعقیدگی، اور گمر اہی، کی سز اپوری کرکے آخر، جنت میں آجائیں گے۔ **اگر کسی کاعقیدہ کفر کی حد تک پہنچ جائے، مثلا، قادیانی**، تواہیے انسان کو ہم مسلمانوں کے فر قوں میں شار نہیں کریں گے۔ بلکہ ایسے لوگ کیے کافر کہلائے جائیں گے۔ نیچے دی ہوئی دونوں حدیث پاک سے معلوم ہوتا ہے، کہ اللہ تعالیٰ مسلمانوں کی اکثریت کو گمر اہ نہیں ہونے دے گا۔اور جس عقیدے پر مسلمانوں کی اکثریت پریقین رکھی گی اور عمل کرے گی، وہ عقیدہ

صریت پاک: "الله تعالی میری امت کویایه فرمایا: "محمد طلّی اینهٔ کی امت کو گر اہی پر اکٹھا نہیں کرے گا،الله کاہاتھ (اس کی مد د و نصرت) جماعت کے ساتھ ہے (جماعت سے مراد امت کی اکثریت ہے)، جو شخص جماعت سے الگ ہواوہ جہنم میں گرا۔ تندی - 2167

مریث پاک: میری امت گر اہی پر کبھی جمع نہ ہوگی، لہذا جب تم اختلاف دیکھو تو سواد اعظم (یعنی بڑی جماعت) کو

لازم پکڑو۔ ابنواجہ - 3950

**مسلمانوں کی اکثریت،** تر کی، پاکستان، شام، بھارت، بنگله دیش،اُردن، یمن، ملاشیاء،انڈو نیشیاءوغیر ہ میں،ایک ہی عقیدے پر قائم ہے۔ان میں حنفی،ماکلی،شافعی اور حنبلی سبھی شامل ہیں۔ یہ لوگ فوت شدہ اولیاءاللہ سے مد د مانگنے کو جائز نہیں مانتے۔ مگر مزارات پر جا کر اولیاءاللہ کے وسلے سے ،اللہ تعالیٰ سے دعاکے قائل ضرور ہیں۔ یہ لوگ میلاد شریف کے بھی قائل ہیں۔ یہ تمام لوگ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہُ، حضرت عمر فاروق رضی اللّٰہ تعالی عنہ ، سمیت تمام صحابہ کرام کابے حداد ب اور احترام بھی کرتے ہیں۔



ایک بنیادی اصول یادر تھیں! کہ جس طرح کلمہ پڑھنے اور کلمے پر دل سے یقین رکھنے پر ایک انسان مسلمان ہوتا ہے۔ اسی طرح کلمے سے انکار کرنے پر ہی ایک انسان کو صریحاً کا فر ، قرار دیاجا سکتا ہے۔ بیغیٰ کہ ، جن بنیادی چیز وں پر ایمان ر کھنے سے اور اُن کے اقرار سے انسان مسلمان کہلا یاجائے گا،اُنہی چیز وں کے انکار سے ہی انسان ،

"صریحاً کافر (مثلاً قادیانی) کہلا یا جائے گا، ہر وہ انسان مسلمان ہے، جس کاعقیدہ حد کفرتک نہ پہنچاہو۔ شیعہ، بریلوی ، دیو بندی، اور وہابی کہلوانے سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ اصل بات عقیدے کی ہے۔

مسلمان ہونے کے لیے کم از کم اس عقیدے کا ہوناضروری ہے۔ 1۔ اللہ تعالی کو اپنار ب ماننا، اور صرف اللہ کی عبادت كرنابه 2 حضرت محمد طلَّيْ أَيْهِمْ كوالله تعالى كاآخرى نبى،ر سول اور الله تعالى كابنده ماننابه تمانبياء عليه اسلام اور تمام آسانی کتابوں پر ایمان لانا۔ 4۔ تمام فرشتوں، تقدیر،اور یوم آخرت پر ایمان لانا۔ خواہ کوئی شیعہ ہو، بریلوی **ہو، دیو بندی ہو، یاوہابی ہو،۔**اگروہاُوپر درج کی گئی تمام باتوں پر دل سے ایمان رکھتا ہو، ہم ایسے انسان کو مسلمان ہی کہیں گے ۔ یعنی باقی ۲۷ فرقے بھی اُمت میں ہی شامل ہیں۔ یعنی وہ اپنی اپنی ، بدعقید گی ،اور گمر اہی ، کی سزا پوری کر کے آخر ، جنت میں آجائیں گے۔ جب تک کسی کاعقیدہ حد کفر تک نہ پہنچ جائے مثلاً قادیانی ، تب تک کسی مسلمان پر کفر کا فتوی نہیں لگانا چاہے۔

### سوال نمبر 28: مسلمانوں کی اکثریت، صوفی میوزک اور قوالی کی قائل ہے، مگر، دیوبندی، بریلوی اور وہابی علاء موسیقی کے خلاف ہیں،آخر درست کون ہے؟

ترکی، مصر، یمن، ملائشیا،اندو نیشیا،اردن، شام، پاکستان، بھارت، بر صغیر میں، بیر ثاقب شامی صاحب، بیر عرفان شاہ مشہدی صاحب، بیر صاحب گولڑہ شریف، اکثریت آستانوں والے بزرگ اور، وہاں کے علماء کی ایک بہت بڑی تعداد،آلات موسیقی کے ساتھ حمد و نعت شریف کی قائل،اس لیئے ہے، کیونکہ،علماء کرام کی ایک بہت بڑی تعداد



جائز موسیقی کی قائل ہے۔ جبکہ کئی علماء کرام موسیقی کو جائز نہیں مانتے۔اور دونوں ہی طرف کے علماء کرام اپنے اپنے موقف کے حق میں احادیث پاک پیش کرتے ہیں۔ہم موسیقی کے حق اور موسیقی کے خلاف دونوں ہی طرف کے علاء کرام کی قدر کرتے ہیں۔اوراُن سب کااحترام بھی کرتے ہیں۔

جس طرح احادیث مبارکہ سے ، دو طرح کی بدعت ثابت ہوتی ہے ، جائز بدعت (بدعت حسنہ) ، اور ناجائز بدعت (بدعت سئیہ)اسی طرح احادیث مبار کہ سے دوطرح کی موسیقی بھی ثابت ہوتی ہے۔ جائز موسیقی اور ناجائز موسیقی۔جن احادیث پاک،سے موسیقی کو ناجائز، ثابت کیاجاتاہے،اس سے مراد وہ موسیقی ہے،جوانسان کواپنے رب سے دور کر دیتی ہیں۔ مثلاً، فلمی گانے ، ناچ گانے کی محفلوں کی موسیقی ، وغیر ہ۔ مگر کچھ موسیقی انسان کواپنے ر ب کے قریب ہونے میں مد د دیتی ہے ، مگرایسی موسیقی کا بھی کلام اور انداز ، دونوں بھی شریعت کے مطابق ہو نا چاہیے۔الیی موسیقی جس کوسن کرانسان اپنے رب کے قریب ہونے لگے،وہ موسیقی جائز بھی ہے۔اوراس موسیقی کا جائز ہونا، حدیث پاک سے ثابت بھی ہے۔ مثلاً: حمد و نعت اور قوالی، وغیر ہ،آلات موسیقی کے ساتھ۔

**ثبوت کے لیے حدیث پاک نمبر 1** حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللّٰہ تعالٰی عنہا سے مروی ہے ، کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہوان کے یہاں آئے تو نبی پاک علیہ السلام بھی وہیں تشریف رکھتے تھے، عید الفطریا عیدالاتصحی کادن تھا، دولڑ کیاں یوم بعاث کے بارے میں وہاشعار پڑھ رہی تھیں جوانصار کے شعراءنے اپنے فخر میں کہے تھے۔حضرت ابو بکر صدیق رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہونے کہایہ شیطانی گانے باجے! (نبی کریم علیہ السلام کے گھر میں) دومر تنبہ انہوں نے بیہ جملہ دہرایا۔لیکن آقاعلیہ السلام نے فرمایا''ابو بکر!انہیں جھوڑ دو۔ہر قوم کی عید ہوتی ہے

ثبوت کے لیے حدیث پاک نمبر 2۔ حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنہا فرماتی ہیں، حضرت ابو بکر صدیق ر ضی اللہ تعالی عنہو، تشریف لائے تومیرے پاس انصار کی دولڑ کیاں وہ اشعار گار ہی تھیں جو انصار نے بعاث کی



اور ہماری عید آج کا بید دن ہے۔ (می ابخاری۔ 3931)

جنگ کے موقع پر کھے تھے۔حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالی عنہانے کہا کہ یہ گانے والیاں نہیں تھیں،حضرت ابو بکر صدیق رضی الله تعالی عنهونے فرمایا که آقاعلیه السلام کے گھر میں بیہ شیطانی باجے اور بیہ عید کادن تھاآخرآ قاعلیہ السلام نے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہو سے فرمایا ہے ابو بکر! ہر قوم کی عید ہوتی ہے اور آج یہ ہماری عید

اگرموسیقی مکمل حرام ہوتی، توآ قاعلیہ السلام تبھی بھی اسکی اجازت نہیں عطافر ماتے۔ آپ میری پیش کی گئی صحیح البخاري کی متفق علیہ حدیث پاک، کی جب عربی عبارت پڑھیں، تومعلوم ہو تاہے کہ ، حضرت ابو بکر صدیق مضالہ اللہ علامہ نے "لفظ" مزامیر،اور شیطان (شیطان کے گانے باجے)،دونوں استعمال کئے ہیں۔ (مزامیر کا مطلب آلات موسیقی ہوتے ہیں) یعنی آلات موسیقی اور گانا، دونوں۔اور دونوں کونا پیند فرمایا۔ مگر آ قاعلیہ السلام، نے دونوں کی اجازت عطافر مائی۔استغفر اللہ، کیایہ ہو سکتاہے، کہ آ قاعلیہ السلام کسی حرام کام کواپنے گھر میں کرنے کی اجازت دیں ؟اوراستغفر الله، كياكوئي حرام كام، جائز ہو جاتاہے؟ اور وہ بھی عيد كے دن؟ لهذااس سے حمد و نعت، اور قوالی، ميں آلات موسیقی، کے استعال کاجواز ملتاہے۔جو علماء کرام، موسیقی کے جائز ہونے کے قائل نہیں ہیں، ہم اُن علما کرام کا بھی احترام کرتے ہیں۔

سوال نمبر 29: کیاکسی پیرصاحب کامرید بننے سے پہلے قرآن وحدیث کاعلم حاصل کرنازیادہ ضروری ہے یاپہلے ہم شمسی پیرصاحب کے مرید بنیں ،اور پھر قرآن وحدیث کاعلم حاصل کریں؟ پیری مریدی، کی شرعی حیثیت کیاہے؟ شکسی پیر صاحب کامرید ہونا،نہ توفر ض ہے۔اور نہ ہی واجب۔لہذا،اگر کوئی کسی پیر صاحب کامرید نہیں بنتا، تووہ گناہ گار نہیں۔ہمارے معاشرے میں جعلی اور فراڈ قشم کے پیر صاحبان کی ایک بہت بری تعداد موجو دہے۔اوراُن کے



ا کثر مرید وہی لوگ ہیں جنہوں نے قرآن و حدیث کی بنیادی تعلیم تک توحاصل نہیں کی مگرا پنی جہالت کی بنیاد پر ایک غلطانسان كواينا بيربناليا\_

حضرت داتا تنج بخش رحمة الله عليه، حضرت خواجه معين الدين چشتى رحمة الله عليه، اور ديگراولياء كرام، ني پہلے كئ سالوں تک علاء کرام اوراساتذہء کرام سے قرآن وحدیث کاعلم حاصل کیا، پھراس علم کی بنیاد پراینے لیے ،ایک پیر صاحب کاا نتخاب کیا۔ا گرہم پہلے قرآن و حدیث کاعلم سیکھیں گے ، توامید ہے ، کہ ہم اپنے لیےایک صحیح پیر صاحب کا ا نتخاب کر سکے گے۔ورنہ قرآن و حدیث کے بنیادی علم کے بغیر ، بہت حد تک ممکن ہے ، کہ ہم کسی دونمبر انسان کو ہی ا پنا ہیر ہی نہ بنالیں۔لہذا، پہلے قرآن و حدیث کاعلم سیکھنازیادہ ضروری ہے ، پھرا گروقت مل جائے تو باقی معاملات بھی سکھ لیں۔زندگی کااصل مز ہاور مقصد رب تعالیٰ کی قربت ہے۔ پیر صاحب کی محبت زندگی کا مقصد نہیں ہو ناچاہیے اینے آپ کو قادری، چشتی، عطاری، کہلاوانے سے زیادہ بہتریہ ہے۔ کہ ہم اینے آپ کو مسلمان کہلاوائیں تاکہ ہم اپنے آپ کوایک خاص حلقے تک محدود نہ کرلیں۔ کیوں کہ اگراپنے ہیر صاحب کا نام یااُن کی نسبت اپنے نام کے ساتھ لگانابهت ضروری هو تاتو حضرت داتاً تنج بخش رحمة الله علیه ، حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمة الله علیه ،اور حضرت با با فریدالدین گنج شکررحمتہ اللہ علیہ اپنے ناموں کے ساتھ اپنے پیر صاحبان کا نام ضرور لگاتے۔ کہ آپ کے پیر صاحب بھی انسان ہیں۔اوراُن سے غلطی بھی ہو سکتی ہے۔ لہذالاز می نہیں کہ ہمارے پیر صاحب کی ہربات ٹھیک ہی ہو۔اس لیےاپنے پیرصاحب سے اختلاف کیا جاسکتا ہے۔امام اعظم ابو حنیفہ رحمۃ اللہ علیہ کے دو عظیم شاگردوں، جناب حضرت امام ابو یوسف رحمة الله علیه اور حضرت امام محمد رحمة الله علیه نے بہت ساری باتوں میں اپنے اُستاد محترم امام اعظم حضرت ابو حنیفہ رحمۃ اللّٰدعلیہ سے اختلاف فرمایا ہے ، کیکن اس کے باوجو دیہ دونوں عظیم شا گرد، حنفی کہلائیں گے۔ا گرحضرت امام ابو حنیفہ رحمۃ اللّٰہ علیہ سے اختلاف جائز ہو سکتاہے۔ تو پھر ہمارے پیر صاحب سے اختلاف کیوں جائز نہیں ہو سکتا۔ اپنے پیر صاحب کاادب ضر ور کریں مگر۔''اگر''اُن سے کوئی غلطی ہو



جائے توادب کے ساتھ اُن کی رہنمائی فرمائیں۔

نوٹ: اگر کوئی انسان کسی جائز اور مُستحب کام کواس وجہ سے چھوڑ دے ، کیونکہ اس مُستحب، کام کے کرنے سے کئی لوگ بدیگمانی کا شکار ہو جائیں گے ، تواس طرح کے مُستحب کام کونہ کرنا، شرعاً بالکل جائز ہے۔ نفلی عبادت تنہائی میں کر نازیادہ افضل ہے،اور فرض عبادت اعلانیہ کر نازیادہ افضل ہے۔

سوال نمبر 30: کئی مولوی صاحبان اور کئی سیاسی قائدین کہتے ہیں کہ ، دوسرے فرقہ کے علاء، یا دیگر سیاسی قائدین کی عزت کرناجائز نہیں ہے۔ جبکہ قرآن وحدیث سے تو پھھ اور ہی ثابت ہوتا ہے۔

جس انسان کواخلا قیات کابی پید نہیں،اس کو کم از کم ،عالم دین، یاسیاسی لیڈر مت کہیں۔ ایسے بداخلاق ،اور بد ز بان،لو گوں سے دورر ہنے میں ہی آفیت ہے۔ کیونکہ ہمارادین تو ہمیں،اعلی اخلاق سکھاتا ہے،اوراختلا فات کے باوجود بھی تمیز سے بات کر ناسکھا تاہے۔ بہت افسوس ہے اُن لو گوں پر جو گندی گندی گالیاں بھی دیتے ہیں اور بعد میں قرآن وحدیث کی ایسی تشریح کرتے ہیں ، کہ اُس سے اپنی گالیوں کو ثابت کرنے کی بھر پور کو شش بھی کرتے ہیں۔جولوگ بداخلاق ہیں،آپان کو علماء اور سیاسی قائدین کی فہرست میں شامل ہی کیوں کرتے ہیں۔؟؟

فرعون سے برم کربد بخت اور خبیث کون ہوگا؟ مگر جب الله تعالی نے حضرت موسی علیہ السلام کو بھی فرعون کے پاس جانے کا حکم دیا، توان کو بھی فرعون سے نرم کہجے میں بات کرنے حکم دیا۔

فرمان الهی: اور اس سے نرمی سے بات کرنا شایدوہ غور کرے یاڈر جائے۔ سورہ طربہت نمبر -44

یعنی معلوم ہوا، کہ بدترین دشمن سے بھی اخلاق سے اور حکمت سے بات کرنی چاہیئے۔اللہ تعالی بے حیاء،اور بدزبان سے نفرت کرتاہے "لہذا،اپنے اخلاق اچھے کرلیں۔اس سے پہلے کہ دیر ہوجائے۔

حدیث پاک-1 '' قیامت کے دن مومن کے میزان میں اخلاق حسنہ سے بھاری کوئی چیز نہیں ہو گی اور اللہ تعالی بے حیاء، بدزبان سے نفرت کرتاہے ''۔ تنی-2002

مدیث پاک-2 حضرت ابو در داءر ضی الله عنه کہتے ہیں میں نے نبی اکر م طلّع کیا کم کم کو فرماتے ہوئے سنا: ''میز ان میں ر تھی جانے والی چیز وں میں سے اخلاق حسنہ (اچھے اخلاق)سے بڑھ کر کوئی چیز وزنی نہیں ہے ،اور اخلاق حسنہ کا حامل اس کی بدولت روزہ دار اور نمازی کے درجہ تک پہنچ جائے گا''۔ ترندی۔2003

غلط، گراہ، گستاخ لوگ ہر دور میں ہی رہے ہیں، اگر قرآن وحدیث سے گالیوں کادیناثابت ہوتا، توحضرت داتا گنج بخش رحمتہ اللہ علیہ اپنی کتاب "کشف المحعوب" میں غلط قسم کے لو گوں کیلئے گالیوں کا بھریوراستعال کرتے۔آپ نے کتاب میں ایک نہیں کئی گستاخوں اور بدعقیدہ لو گوں اور گروہوں کا تذکرہ فرمایا ہے۔ مگر کہیں بھی گالیوں کا ستعمال نہیں کیا۔اسی طرح حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمتہ اللّٰدعلیہ نے اپنی کتاب'اغنیہ الطالبین'' میں بھی بہت سارے غلط گروہوں کا تذکرہ فرما یااور اُن کی مذمت بھی فرمائی ہے مگر گالیوں کااستعمال نہیں کیا۔ ہارے اسلاف نے تو ہمیں قرآن وحدیث کی کوئی ایسی تشریح نہیں سمجھائی، جس کے نتیج میں گالیوں کا استعال ثابت ہو۔ ہمارے اسلاف نے توہم بیل ممیشہ تدبر ، حکمت اور فراست کے ساتھ معاملات کو حل کرنے کا سبق دیا ہے۔گالیوں کے ساتھ معاملات طے کرنے کا کوئی ثبوت ہمیں حضرت خواجہ معین ُالدین چشتی رحمتہ اللہ علیہ اور دیگر عظیم اُولیاءاللہ کی سیر تِ مبار کہ سے نہیں ملتا۔جولوگ گالیوں کے استعمال کو قرآن و حدیث کی غلط تشر تے کر کے

ثابت کرتے ہیں،ایسے لوگ ایک طرف توشدت پیندی کو ہوادیتے ہیں،اور دوسری طرف پڑھی لکھی عوام کی ایک



بہت بڑی تعداد کو دین سے اور علاء حق سے دور کر دیتے ہیں۔

## سوال نمبر 31: چار صحیح حدیث پاک سے ثبوت، کہ ، بریلوی، دیوبندی، وہابی اور شیعہ ، کلمہ گو مسلمان کے پیچھے اختلافات کے باوجود بھی، نماز پڑھی جاسکتی ہے۔،آخر حقیقت کیاہے؟؟

ا گر کسی کاعقیدہ کفر کی حد تک پہنچ جائے، مثلا، قادیانی، تواپسے انسان کے پیچھے نماز نہیں پڑھی جاسکتی ہے۔ مگر بریاوی، وہابی شیعہ ،اور دیو بندی مسلمان ایک دوسرے کے بیچھے نماز پڑھ سکتے ہیں۔ بینی اختلافات کے باوجود بھی نماز پڑھی جاسکتی ہے۔ کسی غلط آدمی کے بیچھے نماز پڑھنے کا بیہ مطلب نہیں کہ ، ہم اس کے غلط کاموں کی تائید کرتے ہیں۔۔ حدیث پاک نمبر 1: جن د نول باغیول نے حضرت عثمان غنی رضی الله عنه ، کو قید کیا ہوا تھا،اس دوران مسلمانول کی ایک جماعت،امیر المومینتین، کی خدمت میں حاضر ہوئی،اور عرض کی، کہ آپ ہی عام مسلمانوں کے امام ہیں، مگر آپ پر جومصیبت ہے، وہ آپ کو معلوم ہے۔ان حالات میں فتنوں کا مام، (باغیوں کا مقررہ امام)، نماز پڑھار ہاہے۔ ہم ڈرتے ہیں کہ اس کے بیچھے نماز پڑھ کر گنہگار نہ ہو جائیں۔حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے جواب دیا، نماز توجولوگ کام کرتے ہیں ان کاموں میں سب سے بہترین کام ہے۔ تووہ جب اچھاکام کریں تم بھی اس کے ساتھ مل کر اچھاکام کرو،اور جب وہ براکام کریں تو تم ان کی برائی سے الگ رہو۔ (صحیح بخاری-رقم الحدیث-695)۔

امیر المومینین ، نے تو ، فتنوں کے امام اور باغی کے بیچھے تک نماز پڑھنے سے منع نہیں فرمایا۔ بلکہ ،اس کے بھی بیچھے نماز پڑھنے کی اجازت تک عنایت فرمادی۔اب بتائیں، کیاآج کل کے بریلوی، دیوبندی، شیعہ اور وہابی، کیاان گستاخوں اوراُن فتنوں کے امام سے بھی بدتر ہیں؟ کیاوہ باغی،بدعتی اور گمراہ نہیں تھے، جنہوں نے امیر المومینیین کو قید تک کر لیا؟ امیر المومیننین، نے بالکل واضح طور باغیوں، کے غلط کاموں میں تعاون سے منع فرمایاہے، مگران کے پیجھے نماز یڑھنے کا حکم دیاہے۔

حدیث پاک نمبر2: حضرت امام حسن رضی الله تعالی عنهونے فرمایاہے که "مومن کی نمازایک منافق کے پیچیے ہو سکتی ہے، مومن کی نماز کے ثواب میں کوئی کمی نہیں ہو گی۔ جبکہ منافق کی نماز مومن کے بیچھے پڑھنے سے منافق کو



اس کا کوئی فائدہ نہیں ہوگا۔ (المصنف،امام ابن ابی شیخ، رقم الحدیث 7562)، اگر صحابہ کرام، کے دور کے منافق کے بیچیے نماز پڑھی جاسکتی ہے، تو کیاآج کل کے بریلوی، دیو بندی، وہابی اور شیعہ، صحابہ کرام کے دور کے منافق سے بھی بدتر ہیں؟۔(معاذاللہ)

**حدیث پاک نمبر 3:** بنوامیہ کے دور حکومت میں ،جب بد بخت ، حجاج بن یوسف نے ، صحابی ر سول حضر ت عبد اللّه بن زبیر رضی اللّٰد تعالی عنهو، کوشهید کر کے ،ان کا جسم مبارک،خانه کعبه کی دیوار پر لکادیا، تواس ظلم عظیم کے بعد، بھی عظیم صحابی ر سول، حضرت عبداللہ بن عمر ر ضی اللہ تعالی عنہو، نے حجاج بن یوسف کے خلاف بغاوت اور قتل کا فتوی تک نہیں دیا۔ صحیح مسلم۔(ج)6496

کیا صحابہ کرام اور تابعین کے ہوتے ہوئے بھی بدبخت، حجاج بن یوسف،امامت نہیں کر واتا تھا۔؟ا گراس وقت کے مسلمان، بدبخت حجاج بن یوسف کے پیچھے نماز پڑھ سکتے تھے، تو کیاآج کے دیوبندی، بربلوی، وہابی یاشیعہ، کیا حجاج بن یوسف سے بھی بدتر ہیں؟اس زمانے میں حاکم/گور نرخو دامامت کرواتا تھا۔ معاذ الله، کیاحضرت عبد الله بن عمر رضی الله تعالى عنهو، كاعشق كم تها، يامعاذ الله، ان كوشر يعت كاعلم كم تها\_

**حدیث پاک نمبر 4:** بنوامیہ کے دور حکومت میں ،آل مروان ، کا گور نر مدینہ ، بدبخت ، مسجد نبوی شریف میں ، صحابه کرام کوبلواکر، کہتا تھا، کہ ،حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہو، کو گالیاں دیں (معاذاللہ)۔ صحیح ملم-6229 کیابنوامیہ کے اس گورنر مدینہ کے بدعقیدہاور بدبخت ہونے میں کوئی شک ہے۔ مگر صحابہ کرام اور تابعین اس کی امامت میں نماز پڑھ لیا کرتے تھے۔اس زمانے میں حاکم / گور نر،خو دامامت کر واتا تھا۔ تو ثابت ہوا کہ ،اختلافات کے باوجود بھی ایک دوسرے کے پیچیے نماز پڑھ سکتے ہیں۔



## سوال نمبر 32: کیے کافر (قادیانی، ہندو، پارسی، عیسائی، یہودی، وغیرہ)،اور کلمہ گومشرک میں کیافرق ہے؟ کیا کلمہ گومشرک، گر اہ اور بدعقیدہ انسان کے پیچیے نماز ہوسکتی ہے؟

ایک بنیادی اصول یادر تھیں! کہ جس طرح کلمہ پڑھنے اور کلمے پر دل سے یقین رکھنے پر ایک انسان مسلمان ہو تا ہے۔اسی طرح کلمے سےا نکار کرنے پر ہی ایک انسان کو صریحاً گافر ، قرار دیا جاسکتا ہے۔ یعنی کہ ، جن بنیادی چیز وں پر ا بیان رکھنے سے اور اُن کے اقرار سے انسان مسلمان کہلا یا جائے گا، اُنہی چیزوں کے انکار سے ہی انسان، ۔ "صریحاً کا فر" کہلا یاجائے گا۔ ہر وہ انسان مسلمان ہے، جس کاعقیدہ درست ہو۔ شیعہ، بریلوی، دیوبندی، اور وہابی کہلوانے سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔اصل بات عقیدے کی ہے۔مسلمان ہونے کے لیے کم از کم اس عقیدے کا ہوناضر وری ہے الله تعالى كواپنار بماننا، اور صرف الله كى عبادت كرنا۔

- 2 حضرت محمد طلَّيْ اللَّهِ كوالله تعالى كاآخرى نبي، رسول اور الله تعالى كابنده ماننا\_
  - 3- تماانبیاءعلیه اسلام اور تمام آسانی کتابول پرایمان لانا۔
    - 4 تمام فرشتول، تقدير، اوريوم آخرت پرايمان لانا

نوه: خواه کوئی شیعه هو، بریلوی هو، دیوبندی هو، یاوهابی هو، ۱۰ گروه اُوپر درج کی گئی تمام باتوں پر دل سے ایمان رکھتا ہو، ہم ایسے انسان کو مسلمان ہی کہیں گے۔جب تک کسی کاعقیدہ حد کفریک نہ پہنچ جائے **مثلاً قادیانی**، تب تک کسی مسلمان پر کفر کافتوی نہیں لگاناچاہیے۔

مدیث پاک: "جوانسان کسی مسلمان کو کافر کے ، تواُن دونوں میں سے ایک کافر ہو جاتا ہے۔ عرض کی گئی یار سول الله طلق أيالم كون كافر ہو گا۔آپ طلق أيام ، نے فرمايا، جس كو كافر كها گياہے۔ا گروہ وا قعى كافر نہ ہواتو چھر كافر كہنے والاخو د كا فر ہو جائے گا " صحیح بخاری، رقم الحدیث ۲۰۴۵

مدیث پاک: اسلام اور کفر کے نیچ، فرق، نماز کو چھوڑ دیناہے۔ (صح مسلم)



نوٹ: اُوپر والی 2 حدیث پاک سے معلوم ہو تاہے ، کہ کسی مسلمان کو کافر کہہ دینے والااور نماز کو حجھوڑنے والا ، دونوں کلمہ گومشرک کہلائے جائیں گے۔ مگر بکا کافر مثلا ، قادیانی، ہندو، یاعیسائی والاسلوک کلمہ گومشرک سے نہیں کیاجائے گا۔لہذاکلمہ گومشرک کے پیچیے نماز پڑھی جاسکتی ہے۔

پادرہے: ہم آپ کو مجبور نہیں کررہے، کہ آپلاز می کسی گمراہ، یابد عقیدہ انسان کے بیچھے نماز پڑھیں۔لیکن اگر آپ کوپڑھنی پڑھ جائے، یا کوئی دوسر اانسان، کسی، بدعقیدہ یا گمر اہ انسان کے پیچھے نماز پڑھ لے، تواُس پر اعتراض مت کریں، کیونکہ بدعقیدہ اور گمر اہ لو گول کے پیچھے نماز پڑھنے کا جواز، حدیث پاک سے ملتاہے۔

**حدیث پاک نمبر1:** جن د نول باغیوں نے حضرت عثمان غنی رضی الله عنه ، کو قید کیا ہوا تھا،اس دوران مسلمانوں کی ایک جماعت،امیر المومینتین، کی خدمت میں حاضر ہوئی،اور عرض کی، کہ آپ ہی عام مسلمانوں کے امام ہیں، مگر آپ پر جومصیبت ہے، وہ آپ کو معلوم ہے۔ان حالات میں فتنوں کا مام، (باغیوں کا مقررہ امام)، نماز پڑھار ہاہے۔ ہم ڈرتے ہیں کہ اس کے بیچھے نماز پڑھ کر گنہگار نہ ہو جائیں۔حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے جواب دیا، نماز توجولوگ کام کرتے ہیںان کاموں میں سب سے بہترین کام ہے۔ تووہ جب اچھاکام کریں تم بھی اس کے ساتھ مل کر اچھاکام کر و،اور جب وہ براکام کریں تو تم ان کی برائی سے الگ رہو۔ (صحیح بناری-ر تم الحدیث-695)۔

امیر المومینین ،نے تو، فتنوں کے امام اور باغی کے بیچھے تک نماز پڑھنے سے منع نہیں فرمایا۔ بلکہ ،اس کے بھی بیچھے نماز پڑھنے کی اجازت تک عنایت فرمادی۔اب بتائیں، کیاآج کل کے بریلوی، دیو بندی، شیعہ اور وہابی، کیاان گستاخوں اور اُن فتنوں کے امام سے بھی بدتر ہیں؟ کیاوہ باغی، بدعتی اور گمر اہ نہیں تھے، جنہوں نے امیر المومیننین کو قید تک کرلیا؟ امیر المومینین، نے بالکل واضح طور باغیوں، کے غلط کاموں میں تعاون سے منع فرمایا ہے، مگران کے پیچھے نماز پڑھنے کا حکم دیاہے۔

**حدیث پاک نمبر2:** حضرت امام حسن رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہونے فرمایاہے کہ ''مومن کی نمازایک منافق کے پیچھے ہو سکتی ہے، مومن کی نماز کے تواب میں کوئی کمی نہیں ہو گی۔ جبکہ منافق کی نماز مومن کے بیچھے پڑھنے سے منافق کو اس كاكوئى فائده نهيس موگال (المسنف،امام ابن ابي شيح، رقم الحديث 7562)

نوٹ: لیعنی اختلافات کے باوجو د بھی نماز پڑھی جاسکتی ہے۔ کسی غلط آدمی کے پیچھے نماز پڑھنے کا یہ مطلب نہیں کہ ، ہم اس کے غلط کاموں کی تائید کرتے ہیں۔اگر کسی کاعقیدہ کفر کی حد تک پہنچ جائے، مثلا، قادیانی، تواہیے انسان کے پیچیے نماز نہیں پڑھی جاسکتی ہے۔ مگر ہریلوی، وہابی شیعہ ،اور دیو بندی، کلمہ گو، مسلمان ایک دوسرے کے پیچیے نماز

**حدیث پاک:** "میریاُمت ۳ کفر قول میں تقسیم ہو گی سوائے ایک فرقہ کے باقی تمام جہنم میں جائیں گے " (جامع ترمذی، رقم الحدیث ۲۲۴) (ابودالُود، رقم الحدیث ۴۵۹۷) (ابن ماجه، رقم الحدیث ۳۹۹۱)

ثابت ہوا کہ ، 73 فرقوں میں سے ، درست راستے پر توایک ہی ہے۔ مگر باقی فرقوں کو ہم غلط تو کہہ سکتے ہیں ، مگر پیہ نہیں کہہ سکتے کہ باقی تمام فرقے امتِ مسلمہ سے باہر ہیں۔ کیونکہ نبی پاک طبی آیا ہے نے فرمایا ہے کہ میری اُمت سے فر قوں میں تقسیم ہو گی۔ یعنی باقی ۲ کے فرقے بھی اُمت میں ہی شامل ہیں۔ یعنی وہ اپنی اپنی، بدعقید گی، اور گمر اہی، کی سزابوری کر کے آخر، جنت میں آجائیں گے۔اگر کسی کاعقیدہ کفر کی حد تک پہنچ جائے، مثلا، قادیانی، تواپسے انسان کو ہم مسلمانوں کے فرقوں میں شار نہیں کریں گے۔ بلکہ ایسے لوگ پکے کافر کہلائے جائیں گے۔



## سوال نمبر 33: کیافوت شدہ لوگ، زندہ لوگوں کے لئے دعاکر سکتے ہیں؟ کیافوت ہوئے بزرگوں کے وسلے سے وعاما نگنا جائزہے؟ مزارات پر جاکر دعاما نگنے کا کیا فائدہ ہے؟

فرمان الهي: اے ایمان والو!اللہ سے ڈر واور اس کی طرف و سیلہ ڈھونڈو، اور اس کی راہ میں جہاد کر واس امید پر کہ

فلاح بإؤ، (سورةالمائده،آيت35)

بے شک اللہ تعالی ہر چیز کاعلم رکھتا ہے۔وسلے کے بغیر بھی دُعاما تگی جاسکتی ہے۔اور وسلے کے ساتھ بھی دُعاما تگی جاسکتی ہے۔مکہ پاک میں بیت اللہ شریف کے قریب ایک جگہ ایسی ہے جسے **مقام ابر ہیم علیہ السلام** کہتے ہیں۔اس جگہ پر دُعاما نگنے کی اور نوافل ادا کرنے کی خاص تا کید کی گئی ہے۔ بلکہ مقام ابراہیم علیہ السلام کو تو نماز پڑھنے کی جگہ بنانے کا خاص تھم تو قرآن پاک میں بھی ہے۔

فرمان الٰمی: "اور ابر اہیم کے کھڑے ہونے کی جگہ کو نماز کا مقام بناو" (سورۃ بقرہ آیت نمبر۔ 125)

اس جگہ کوریے خاص قبولیت کا شرف اس لیے حاصل ہے کہ یہاں پر حضرت ابر ہیم علیہ السلام کے مبارک قدم شریف کانشان ہے۔ نمازایک بہت بڑی عبادت بھی ہے اور اگر غورسے دیکھا جائے تو نماز دُعاوں کاایک مجموعہ بھی ہے۔اگراللہ تعالی چاہتا تو فرما سکتا تھا۔ کہ بیت اللہ شریف کے گرد موجود ، تمام صحن ہی نماز کے لیے بہترین جگہ ہے۔ مگراللہ تعالی نے ایسانہیں کیا۔ بلکہ اپنے ایک وفات پائے ہوئے بیارے نبی علیہ السلام کے مبارک قدموں کے نشان والی جگہ کی ایک خاص فضیلت عطافر مائی۔جس جگہ پر اللّٰہ تعالٰی کے وفات پائے ہوئے، پیارے نبی علیہ السلام کے مبارک پاوں کا نشان ہو،ا گراُس جگہ پر دُ عاماً نگناافضل ہو سکتاہے۔ تو پھر جس جگہ پر اللّٰہ تعالٰی کے بیارے انبیاءعلیہ السلام اور اولیاءالله خود آرام فرمارہے ہوں (یعنی مزاراتِ مقدسہ) تو وہاں پر دُعا کی قبولیت کا کیاعالم ہو گا۔ قرآن اور حدیثِ نبوی طلّع اُلیّا ہے و سیلے سے دُعاماً مگنا بالکل ثابت ہے۔ قرآن پاک اور حدیثِ نبوی طلّع اُلیّم سے و سیلے سے دعا ما نگنا بالکل ثابت ہے۔



اب خوداندازہ کریں کہ مدینہ پاک میں وعاما تگنے کی فضیلت کیا ہوگی، جس مقدس شہر میں رب تعالی کے حبیب پاک ﷺ بذات خود ، جلوہ افروز ہیں۔اسی لیے تو ہم کہتے ہیں کہ مدینہ پاک اس کائینات کاسب سے مقد س ترین شہر ہے۔ **وسیلہ کی تعریف:** اللہ تبارک و تعالیٰ کی بار گاہ میں کوئی حاجت پیش کرتے وقت اور مراد کے حصول کے لئے کسی کوبطور و سیلہ پیش کرناو سیلہ کہلاتا ہے۔ جولوگ، فوت شدہ بزر گول کے مزارات پر جاکر، صاحب مزارسے مدد ما نکتے ہیں۔ان سے کہیں، کہ ،مہر بانی فرما کراس بات کاجواب عنایت فرمادیں:: کیانبی کریم طبی کیا ہے،اور صحابہ کرام نے مجھی نصیحت فرمائی، کہ ،جب مجھی کسی مدد کی ضرورت پڑے، تو،اپنے علاقے کے نیک لو گوں کی قبروں پر جاکر فوت شدہ،اولیاءاللہ سے مد دمانگنا شروع کر دینا؟ قرآن وحدیث کے حوالوں سے زندہ ہستیوں سے مد دمانگنا تو بالکل ثابت ہو تاہے۔ کیاصحابہ کرام،مزارات پر جاکر، فوت شدہ صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی اجمعین سے مدد ما نگتے تھے۔؟ ا گر، ہاں، تومہر بانی فرماکر، صحاح ستہ کی صحیح حدیث پاک سے ثابت کریں۔وہ لوگ،آپ کوایک بھی حدیث پاک، صحاح ستہ سے نہیں دے سکیں گے ، جس سے ثابت کیا جاسکتا ہو ، کہ فوت شدہ اولیاء اللہ سے مدد مانگنا جائز ہے۔ اسی لیئے تو میں کہتا ہوں کہ کسی بھی عالم دین اور پیر صاحب کی اندھی تقلید میں مبتلامت ہوں۔اصل فیصلہ قرآن و حدیث اوراس کے بعد صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی اجمعین کاعمل ہے۔

مزرات پر جا کروُعاما مگنے کا صحیح طریقہ: اولیااللہ کے مزارات پر جا کرآب اللہ تعالی سے دعاما تگیں کہ یااللہ میں تیرے نیک بندے کے مزار پر آیا ہوں۔ یااللہ میں توانتہائی گنہگار انسان ہوں، لیکن یہ صاحب مزار تو تیرے پیارے اور نیک بندے ہیں۔ میں تجھ کوان کاواسطہ دیتا ہوں کہ مجھے دین اور دنیا کی مکمل بھلائی عطافر ما۔ یااللہ ان صاحبِ مزار کے وسلے سے میری تمام جائز دلی حاجات قبول و مقبول فرما۔آپ صاحب مزار کو براہِ راست مخاطب کر کے بھی کہہ سکتے ہیں کہ حضرت ( ہزر گ کا نام )آپ تواللہ تعالیٰ کے پیارے اور نیک بندے ہیں،رب تعالیٰ آپ پر اپنی رحمتیں

نازل فرمائیں۔آپ سے درخواست ہے کہ آپ رب تعالیٰ کے حضور میرے حق میں دعائے خیر فرمادیں،اللہ پاک ہماری دعائوں کوآپ کے حق میں اور آپ کی دعائوں کو ہمارے حق میں قبول فرمائے۔

حدیث پاک: حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایاہے، کہ ، جب انسان کسی قبر پر جاتا ہے ، اور مردے کو سلام کہتاہے۔ تو مردہ بھی اُسے جواب میں سلام کہتاہے۔ (شعب الاایمان -جز-9296) توہم مر دول کوسلام تب ہی کرتے ہیں کہ وہ ہمیں جواب دیں گے۔جواب میں وہ ہمیں دعاہی دیتے ہیں کہ تم پر بھی اللہ کی سلامتی ہو۔ تواس سے ثابت ہوا کہ مر دے سن بھی سکتے ہیں اور دعا بھی دے سکتے ہیں۔ یہ توایک عام مر دے کا حال ہے کہ وہ بھی دعادے سکتاہے تو پھراللہ تعالیٰ کے نیک بندے جود نیاسے تشریف لے جاچکے ہیں تو پھران کی دعا کا،اوررب تعالیٰ کی بارگاہ میں ان کی دعا کی قبولیت کااندازہ تو ہم لگاہی نہیں سکتے۔

سوال نمبر 34: کٹی لوگ کہتے ہیں کہ فوت شدہ لو گوں کو زندہ لو گوں کی طرف سے کی گئی عبادت کا فائدہ نہیں پہنچتا ، لهذا فاتحه خوانی، قل اور چہلم کرناجائز نہیں ہے۔جو کام صحابہ کرام سے ثابت نہ ہو کیا،اس پر عمل کرناجائز ہے؟ جب کوئی مسلمان مرتاہے، تواس کی نماز جنازہ پڑھی جاتی ہے۔ اگر کسی انسان کے مرنے کی بعد، مردہ کوزندہ لو گوں کی طرف سے کی گئی کسی عبادت کا تواب نہیں پہنچتا، تو پھر آخرانے لوگ اس کی نماز جنازہ کیوں پڑھتے ہیں۔؟ **اگر** مردے کے اعمال کاسلسلہ بند ہو گیاہے، تو پھر سینکڑوں لوگ اس کی نماز جنازہ پڑھنے میں اتناوقت کیوں لگاتے ہیں؟ اس کوویسے ہی قبر میں دفن کیوں نہیں کر آتے،اب مر دہ کو کون سافائدہ ہوناہے؟وہ اپنے اعمال کے مطابق جزا پالے گا، آخراب ہم کیوں اس کے لیئے اتنی کمبی نماز جنازہ پڑھیں اور دعائیں کریں؟ بات سیدھی سی ہے، کہ زندہ انسانوں کی طر ف سے کی گئی عبادت (نماز جنازہ) کا ثواب مر دے کو ہوتا ہے اسی لیے تواتنے سارے لوگ نمازہ جنازہ میں شریک ہوتے ہیں۔

فاتحه خوانی، قل اور چہلم کا مقصد، اصل میں زندہ لو گوں کی طرف سے مردے کو ثواب پہنچانے کی نیت سے قرآن خوانی کرنا، درود پاک پڑھنا، اُس کے لیے، دُعائے مغفرت کرناوغیرہ ہی ہے۔ بعنی کہ ایصال ثواب کرنا۔ پچھ لوگ کہتے ہیں کہ ،اسلام سے توایصال تواب ثابت ہی نہیں ہو تا۔ بینی زندہ لو گوں کی عبادت سے اب مردہ کو کو ئی فائدہ نہیں ہو سکتا۔اس معاملے کو غورسے سمجھیں۔مسلمان بندہ جب کوئی عبادت اخلاص کے ساتھ کرتاہے۔اللہ تعالیٰ اپنے فضل و کرم سے اُس کو نواب عطافر ماتے ہیں۔اب سوال بیہ پیدا ہو تاہے ، کیہ زندہ مسلمان کسی مرنے والے یازندہ انسان کوا پنی عبادت کا ثواب پہنچا سکتاہے کہ نہیں؟؟۔

حدیث پاک: دُعاہی عبادت ہے۔ (تندی، 3372)

نوان: اس صدیت پاک سے ثابت ہوتا ہے کہ ، دُ عاما نگنا بھی عبادت ہے۔ لینی اگر ہم کسی زندہ یا فوت شدہ کے لیے وعاکرتے ہیں، توبیہ عبادت میں شار ہوتاہے۔اب ثابت بیہ کرناہے کہ، ہماری بیہ وُعا، (عبادت) کسی دوسرے زندہ یافوت شدہ کے حق میں قبول ہو سکتی ہے۔ یانہیں۔ یعنی کیاایصال ثواب جائز ہے یا کہ نہیں۔

فرمان الهی: او ہمارے رب معاف فرما ہمیں اور ہمارے بھائیوں کو جو ہم سے پہلے ایمان لے آئے۔ (سورہ حش<u>ہ ت</u>ے نہر

فرمان الهی: او ہمارے رب معاف فرمادے مجھے ،اور میرے والدین کواور تمام مسلمانوں کو۔ (سورہ ابہم-14:41) نوف: دُعابھی توایک عبادت ہی ہے۔ یعنی ہماری دُعا، (عبادت) سے کسی زندہ اور فوت شدہ کو فائدہ ہو سکتا ہے ۔اس آیت مبار کہ سے ثابت ہو تاہے کہ ہم تمام ایمان والوں کے لیے دُعاکر سکتے ہیں۔ یعنی کہ فوت ہونے والے کو، کسی زندہ کی عبادت (وُعا)سے فائدہ پہنچتا ہے۔وُ عاعبادت کاہی حصہ ہے۔اس آبت مبار کہ سے ثابت ہو تاہے کہ وُ عا (عبادت) تمام مسلمانوں کے لیے کی جاسکتی ہے۔اور کسی کی دُعا(عبادت)سے کسی دوسرے کو فائدہ مل سکتا ہے۔ جس طرح مردہ کود فنانے سے پہلے ہی ہم ایصال تواب کا اہتمام شروع کردیتے ہیں، یعنی اس کی نماز جنازہ پڑھنے سے۔اسی طرح مردہ کود فن کرنے کے بعدا گر کوئی بیہ سلسلہ ، جاری رکھنا چاہے ، خواہ فاتحہ خوانی ، قل یا چہلم کے نام



پر، تو کم از کم، اس پراعتراض تومت کریں۔لہذا فاتحہ خوانی، قل اور چہلم بھی ایصال ثواب کی ہی ایک قسم ہے۔اگر کوئیاس موقع پر قرآن خوانی کرے، درود پاک پڑھے یادیگر جائزامور کرے تواس پراعتراض مت کریں۔ قل، چہلم اور میلاد شریف، کے جائزہونے کا ثبوت صحابہ کرام کی زندگیوں سے::: اصل میں تو ہمیں قرآن خوانی، نعت خوانی،اور ذکراز کار، کا با قاعد گی ہے اہتمام کرتے رہناچا میئے، کیونکہ بیہ توسُنت صحابہ ہے۔اور صحابہ کرام ، با قاعد گی سے ان کاموں کااہتمام کرتے رہتے تھے۔ لیکن اگر کو ئی انسان ان جائز ، کاموں کو با قاعد گی سے نہ کر سکے ، کیکن میلاد شریف، قل اور چہلم کے نام اور موقع پر ،اگر قرآن خوانی، نعت خوانی اور ذکراز کار ، کاا ہتمام کرلے ، تو انتہائی اچھی بات ہے۔ کیونکہ ، یہ تمام امور نہ صرف شریعت کے دائرے کے اندر آتے ہیں ، بلکہ صحابہ کرام سے بھی ثابت ہوتے ہیں۔ ۔اگر کوئی ان محافل میں کوئی غیر شرعی کام کرے تواس کی اصلاح ضرور کریں۔ یہ محافل کوئی فرض یاواجب نہیں ہیں، مگر مستحب ضرور ہیں۔ کرنے والا ان شاءاللہ تعالٰی ثواب ضرور حاصل کرے گا، مگر نہ كرنے والا گنهگار نہيں كہلا ياجاسكتا۔

ا چھی بدعت کی مثال: حالانکہ صحیح حدیث باک سے ثابت نہیں ہو تاہے، کہ نبی کریم ﷺ اور صحابہ کرام فرض نماز کے بعد اجتماعی دعامانگا کرتے تھے۔لیکن آج 90 فیصد سے زیادہ مساجد میں فرض نماز کے بعد اجتماعی دعاما نگی جاتی ہے، یہ بدعت حسنہ کی ایک بہترین مثال ہے۔ ہروہ عمل جو شریعت کے دائرے میں ہو، خواہ وہ صحابہ ء کرام رضوان اللہ اجعین کی حیات مبار کہ سے ثابت ہو بانہ ہو، جائز ہے۔اُس وقت تک،جب تک،وہ شریعت کے دائرے میں رہے۔ سوال نمبر 35: کیا صحابہ کرام رضوان اللہ اجمعین کی زندگیوں سے ہم ثابت کر سکتے ہیں، کہ اسلام میں مزارات ، کی اجازت ہے؟ اگر مزارات پر کچھ جاہل اور گمر اہ لوگ، سجدے کریں، یا کوئی اور غیر شرعی کام کریں، تو کیااس صورت میں مزارات کو تباہ کر دینا جائزہے؟

الله تعالی کی ذات پاک کے سواکسی کو بھی سجدہ جائز نہیں ہے۔ کسی نبی میداللہ کو بھی ہم سجدہ نہیں کر سکتے۔عبادت صرف الله تعالی کی ہی کر سکتے ہیں کسی قبر یاصاحب قبر کی عبادت نہیں کی جاسکتی ہے۔

مزار ہوتا کیا ہے؟ اصل میں مزار ایک چھوٹاسا کمرہ ہے جس میں قبر ہوتی ہے۔ اسلام میں سب سے پہلا مزار توآپ 

اسلام میں مزارات کا،سب سے برا ثبوت رہے۔ کہ صحابہ کرام رضوان اللّٰداجمعین نے اپنے ہاتھوں سے حضرت ابو بكر صديق رضى الله تعالى عنهواور حضرت عمر فاروق رضى الله تعالى عنهو كو، كسى تُطلى جَلّه برياكسى تُحطي، قبرستان میں د فن نہیں کیابلکہ ان دونوں شخصیات کو نبی پاک طائے کیا ہم کے مزارِ مقدس میں اپنے ہاتھوں سے د فن کیا۔ **یادر تھیں،** کہ ، حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہواور حضرت عمرِ فاروق رضی اللہ تعالی عنہونے خودا پنی خواہش کااظہار فرمایاتھا کہ اُن کو بھی آپ طبّی آیا ہے مزارِ اقدس میں دفن کیاجائے۔اگراسلام میں مزارات کی اجازت نہ ہوتی توبیہ دونوں صحابہء کرام تبھی بھی مزار پاک میں دفن ہونے کی خواہش نہ فرماتے، بلکہ فرماتے کہ ہم کو تھلی جگہ د فن کر نا۔

وہ،احادیث پاک، جن کاحوالہ بیرلوگ دیتے ہیں۔اوراُن سے ثابت کرنے کی غلط کو شش کرتے ہیں۔ کہ مزارات ناجائز ہیں۔ان تمام احادیث پاک میں، جن قبر وں کاذ کر، کیا گیا تھاوہ یہودیوںاور عیسائیوں کی قبریں تھیں۔وہ اپنی قبروں پربت اور تصاویر بناتے تھے۔،ان تمام احادیث پاک میں مسلمانوں کاذکر تک نہیں ہے۔



آج کل کے اکثر شادی ہالوں بیل شادی کی تقریب پرناچ اور گانے کا اہتمام ہوتاہے۔ تو کیا شادی ہالوں کو ہموں سے اُڑادیناچاہیے۔ نہیں بلکہ ان ناچ گانے کی محفلوں کورو کناچاہیے۔اسی طرح اگر کوئی مزارات کی آڑ میں غلط کام کر تا ہے تواُس کور و کیں،نہ کہ مزارات کو ہی شہیر کر دیں۔مزارات پر جانے والے اکثرلو گوں کو حاضری کا طریقہ معلوم ہوتاہے۔اورا گرمان بھی لیاجائے کہ کچھ لوگ وہاں پر کوئی غیر شرعی کام کررہے ہیں تواُن لو گوں کو سمجھانا چاہئے کہ وہ غیر شرعی کام نہ کریں۔ مگر کچھ لو گوں کی غیر شرعی حرکات کوبنیاد بناکر لو گوں کو شہید کرنے کااور مزارات کو شہید کرنے کاحق ان خود کش جملہ آوروں کے پاس نہیں ہے۔ا گر ہماری گردن میں در دہوتی ہے تو ہم گردن کاعلاج کرواتے ہیں، گردن کاٹ نہیں دیتے۔اسی طرح غیر شرعی حرکات کرنے والے لو گوں کو سمجھا ناچاہئے، مگر اُن لو گوں کواور اولیااللہ کے مزارات کو شہید نہیں کرناچاہئے۔

مدینه منورهاور مکه مکرمه، میں، مزارت سینکروں سال سے موجود تھے۔ پہلی جنگ عظیم کے خاتے کے بعد آلِ سعود نے برطانیہ کی زیر سرپر ستی مدینہ منورہ، مکہ مکر مہ پر حملہ کیااور وہاں پر موجود سلطنت عثمانیہ کی حکومت کو ختم کر دیا سلطنت عثانیہ کی حکومت ترکی کے مسلمانوں پر مشتمل تھی۔اور ترکی کے مسلمان تقریبا700سال سے مکہ پاک اور مدینہ پاک کی خدمت کررہے تھے۔ مگر آلِ سعود نے اپنے وہابی علاء کے فتو بے پر عمل کرتے ہوئے ان مقد س مزارات کو(1925)میں شہید کر دیا۔اور کہا کہ اسلام میں مزارات کی اجازت نہیں ہے۔ کیاتر کی کے مسلمان اور باقی د نیاکے 85 فیصد سے زائد مسلمان استغفر اللہ جاہل اور گمر اہ ہیں ، جو مزارات کااحترام کرتے ہیں۔ '' نہیں ''اصل میں یہی لوگ حق پر ہیں۔بلکہ گمر اہ تو وہ ہیں جو مز ارات کو شہید کرتے ہیں۔اوران کی شہادت کو جائز سمجھتے ہیں۔

#### اسلام میں مزارات کا ثبوت تو ہے ایکن فوت شد ہ شخصات سے دعا ما نگنے یا مدد مانگنا ثابت نہیں ہے۔



مزار ہوتا کیا ہے؟ اصل میں مزار ایک جھوٹا سا کمرہ ہے جس میں قبر ہوتی ہے۔ اسلام میں سب سے پہلا مزار تو آپ ﷺ كا خود ہے۔آب ﷺ كو،حضرت عاكشہ (بني الله تعالىء على على على الله ع

اسلام میں مزارات کا ،سب سے بڑا ثبوت بیہے۔ کے صحابہ کرام بنون اشابین نے اپنے ہاتھوں سے حضرت ابو بکر صدیق بنی

الله قال مواور حضرت عمر فاروق بني الله قالي عبوكو ،كسى كھلى جگه يرياكسى كھلے، قبرستان ميں فننهيس كيا بلكه ان دونوں شخصيات كو نبي ياك ﷺ کے مزارِ مقدس میں اپنے ہاتھوں سے دفن کیا۔اگر اسلام میں مزارات کی اجازت نہ ہوتی توبید دنوں صحابہ ءکرام بھی بھی مزاریاک میں فن ہونے کی خواہش نہ فرماتے، بلکہ فرماتے کہ ہم کو کھلی جگہ دفن کرنا۔حضرت ابوبکرصدیق بنی اللہ قالی عبدا ور حضرت عمرِ فاروق بني الله تعالى عبد نے خودا پنی خواہش کا اظہار فر مایا تھا کہ اُن کو بھی آ ہے ﷺ کے مزارِا قدس میں فن کیا جائے۔ آج کل کے اکثر شادی ہالوں میں شادی کی تقریب پر ناچ اور گانے کا اہتمام ہوتا ہے۔ تو کیا شادی ہالوں کو بموں ہے اُڑا دینا چاہیے نہیں بلکہان ناچ گانے کی محفلوں کورو کنا چاہیے۔اسی طرح اگر کوئی مزارات کی آڑ میں غلط کام کرتا ہےتو اُس کوروکیں ، نہ کہ مزارات کوہی شہید کردیں۔ AliMagnus

جولوگ، فوت شدہ بزرگوں کے مزارات پر جا کر، صاحب مزار سے مدد ما نگتے ہیں۔ ان سے کہیں، کہ، مہر مانی فر ما کر

اس بات کا جواب عنایت فر ما دس: کیا نبی کریم ﷺ ،اورصحابہ کرام نے بھی نصیحت فر مائی ، کیہ ، جب بھی کسی مدد کی ضرورت یڑے، تو،اینے علاقے کے نیک لوگوں کی قبروں ہر جا کرفوت شدہ،اولیاءاللہ سے مدد مانگنا شروع کر دینا؟اسی لیئے تو میں کہتا ہوں کہ سی بھی عالم دین اورپیرصاحب کی اندھی تقلید میں مبتلامت ہوں \_اصل فیصلہ قر آن وحدیث اوراس کے بعد صحاب کرام رضوان الله تعالی جعین کاعمل ہے۔

f fakeer.pk www.fakeer.pk

حدیث یاک: وُعابی عبادت ہے۔ (زندی، 3372)

نوہ: اس حدیث پاک سے ثابت ہوتا ہے کہ ، دُ عا ما نگنا بھی عبادت ہے۔اورعبادت اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور کی نہیں کی جاسکتی ہے۔لہذا فوت شدہ شخصیات سے دعا کرنا یا مدد مانگنا نہ تو جائز ہے اور نہ ہی صحابہ کرام سے ثابت ہے اور نہ ہی شریعت کے بنیادی دائرے میں آتاہے۔





سوال نمبر 36: جب حدیث پاک سے ثابت ہوتا ہے کہ ،انبیاء علیہ سلام، وفات کے بعد بھی کسی کی مدو فرما سکتے ہیں، تو پھران واقعات کوبنیاد بناکر فوت شدہاولیاءاللہ سے مددما نگنا کیوں جائز نہیں ہے؟مزرات پر جا کر وُ عاما نگنے کا محجے طریقہ کیاہے؟

جولوگ آپ کو کہیں کہ اولیاءاللہ فوت ہونے کے بعد بھی مدد کر سکتے ہیں، تواُن سے کہیں کہ اپنے اس دعوے کو حدیث پاک سے ثابت کریں۔اوراُن کو کہیں، کہ ثابت کریں، کہ ، صحابہ کرام،مزارات پر جاکر فوت شدہ شخصیات سے مد د طلب کرتے تھے۔وہ تبھی بھی اس د عوے کو حدیث پاک سے ، ثابت نہیں کر سکتے۔ مگر انبیاءعلیہ سلام اللّٰد تعالیٰ کی مہر بانی سے وفات کے بعد بھی مد د کر سکتے ہیں۔ کیونکہ بیہ بات حدیث پاک سے ثابت ہوتی ہے۔ **یادر تھیں:** نبی پاک طبی آئی کے البیاء علیہ سلام کے معجزات،اورانبیاء علیہ سلام، کے ، دیگر چند خاص واقعات کوبنیاد بناکر دیگر نیک لو گوں کی بزر گی ثابت کرنے کی کو شش نہیں کرنی چاہیے۔ کیو نکہ ،انبیاعلیہ سلام اور دیگراولیا الله میں زمین اور آسمان سے بھی زیادہ، کافرق ہے۔

صریث پاک: دعاہی عبادت ہے۔ (تندی، 3372)

لہذا، د عاعباد ت ہے اور عباد ت صرف اللّٰہ تعالٰی کی ہی کی جاسکتی ہے۔اس لئے، د عا،انبیاءعلیہ السلام سے بھی نہیں مانگنی جاہیے، باوجوداس کے کہ انبیاءعلیہ السلام سے وفات کے بعد بھی چند مخصوص حالات میں مدد کرنا ثابت ہے، **گر**اس کے باوجود بھی صحابہ کرام ، سے ہم ثابت نہیں کر سکتے کہ وہانبیاءعلیہ السلام کے مزارات پر جاکراُن سے م*د* د طلب کرتے ہوں۔لہذا ہمیں بھی صحابہ کرام سے بھی دین سیکھنا جاہیے ،نہ کہ ہر داڑ ھی والے مولوی کی باتوں میں ۔ آجائیں۔



79

مزرات پر جاکروعاما تکنے کا صحیح طریقہ: اولیااللہ کے مزارات پر جاکر آپ اللہ تعالی سے دعاما تکیں کہ یااللہ میں تیرے نیک بندے کے مزار پر آیاہوں۔ یااللہ میں توانتہائی گنہگارانسان ہوں، لیکن یہ صاحب مزار تو تیرے پیارے اور نیک بندے ہیں۔میں تجھ کوان کاواسطہ دیتا ہوں کہ مجھے دین اور دنیا کی مکمل بھلائی عطافر ما۔ یااللہ ان صاحبِ مزار کے وسلے سے میری تمام جائز دلی حاجات قبول و مقبول فرما۔ آپ صاحب مزار کو براہِ راست مخاطب کر کے بھی کہہ سکتے ہیں کہ حضرت (بزرگ کا نام)آپ تواللہ تعالیٰ کے بیارے اور نیک بندے ہیں،رب تعالیٰ آپ پر اپنی ر حمتیں نازل فرمائیں۔آپ سے در خواست ہے کہ آپ رب تعالیٰ کے حضور میرے حق میں دعائے خیر فرمادیں،اللہ پاک ہماری دعائوں کوآپ کے حق میں اور آپ کی دعائوں کو ہمارے حق میں قبول فرمائے۔

**حدیث پاک:** حضرت ابوہریرہ در ضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایاہے ، کہ ، جب انسان کسی قبر پر جاتا ہے ، اور مر دے کو

سلام کہتاہے۔ تو مردہ بھی اُسے جواب میں سلام کہتاہے۔ (شعب الاایمان -جز-9296)

توہم مردوں کوسلام تب ہی کرتے ہیں کہ وہ ہمیں جواب دیں گے۔جواب میں وہ ہمیں دعاہی دیتے ہیں کہ تم پر بھی الله کی سلامتی ہو۔ تواس سے ثابت ہوا کہ مر دے سن بھی سکتے ہیں اور دعا بھی دے سکتے ہیں۔ یہ توایک عام مر دے کا حال ہے کہ وہ بھی دعادے سکتاہے تو پھراللہ تعالیٰ کے نیک بندے جود نیاسے تشریف لے جاچکے ہیں ،تو پھران کی دعاکا،اوررب تعالیٰ کی بار گاہ میں ان کی دعا کی قبولیت کااندازہ تو ہم لگاہی نہیں سکتے۔

**ثبوت نمبر2۔** جب نبی پاک طلع کی معراج شریف پر تشریف کیکر گئے تو وہاں پر حضرت موسیٰ علیہ السلام نے مشورہ عطافر ما یا کہ آپ طبی آیا ہے اللہ تعالی سے درخواست فرمائیں ،اور نمازوں کی تعداد کم کروالیں۔اس طرح نمازوں کی تعداد کم ہو کریانچ تک پہنچی۔حالا نکہ کہ اس وقت ظاہری طور پر حضرت موسیٰ علیہ السلام فوت ہو چکے تھے۔ یعنی فوت ہونے کے باوجود بھی حضرت موسیٰ علیہ السلام نے تمام مسلمانوں کی مد د فرمائی۔ صحیح بخاری۔ کتابالتوحید۔رقم الحدیث: ۲۵۱۷



نوہ: مگرانبیاءعلیہ سلام کے ان خاص واقعات کو بنیاد بناکر دیگر نیک لو گوں کی بزرگی ثابت کرنے کی کوشش نہیں کرنی چاہیے۔انبیاعلیہ سلام اور دیگر اولیااللہ میں زمین اور آسان کافرق ہے۔

**ثبوت نمبر 3۔** حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالی عنہ نے فرمایا، کہ جب دستمنوں نے اُن کے گھر کو گھیرے میں لیاہوا تھا(یعنی حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالی عنہ کی شہادت سے چند دن پہلے کا واقعہ)،اور گھر والوں پریانی بند کیا ہواتھا، اور کئی د نوں سے پیاسے تھے۔ تو تب، حضرت عثمان غنی رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا کہ ایک دن میں نے دیکھا نبی پاک طاق آلا ہی نے میری کھڑ کی سے مجھے کچھ پانی دیا۔ کچھ دن کے بعد میرے کمرے کی حبیت کھلی اور نبی یاک طاق آلا ہم تشریف لائے،اور آپ طبی کی آتھ کے ساتھ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنہ اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالی عنہ بھی موجود تھے ،اور مجھے کچھ یانی بینے کو دیااور مجھ سے یو چھا" کیاتم اپناکل کاروزہ ہمارے ساتھ افطار کروگ ۔ حضرت عثمان غنی رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہ نے نبی پاک طلّٰے ُلاہم کے ساتھ روز ہا فطار کرنا پیند فرمایا،اورا گلے دن روز ہ کی حالت میں جام شہادت نوش فرمایا''۔۔ بیہ واقعہ تاریخ ابن کثیر ۔ کے باب حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالی عنہ کی شہادت میں درج ہے۔

**نوٹ:** یہ تمام واقعہ جس وقت پیش آیا، اُس وقت نبی پاک طلی آیا ہم، ظاہری طور پر تووفات پاچکے تھے۔ مگر پھر بھی نبی پاک طلی کی نہ صرف مربانی اور عطاسے حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی نہ صرف مدد فرمائی ، بلکہ اپنے ساتھ افطاری کرنے کی دعوت بھی دی۔

## سوال نمبر 37: یاعلی مد داور یاغوث مد د کانعرہ کیوں نہیں لگاناچاہیے؟ کیااولیاءاللہ فوت ہونے کے بعد اپنی قبر ول سے ہاری مدد نہیں کر سکتے؟

جولوگ، فوت شدہ بزر گول کے مزارات پر جاکر، صاحب مزار سے مدد ما نگتے ہیں۔ان سے کہیں، کہ ،مہر بانی فرماکر اس بات کا جواب عنایت فرمادیں: کیانبی کریم طلی ایکی اور صحابہ کرام نے مجھی نصیحت فرمائی، کہ ،جب مجھی کسی مدد کی ضرورت پڑے، تو،اپنے علاقے کے نیک لو گوں کی قبروں پر جاکر فوت شدہ،اولیاءاللہ سے مدد ما نگنا شروع کر دینا؟ قرآن و حدیث کے حوالوں سے زندہ ہستیوں سے مد د ما نگنا تو بالکل ثابت ہو تاہے۔ مگر کیا تابعین، حضر ت امام ابو حنیفہ رحمة للّه عليه اور ديگرامام مشكل وقت ميں ، صحابہ كرام كى قبر ول پر جاكر فوت شدہ صحابہ كرام سے مد د ما تگتے تھے؟ ا گر، ہاں، تومہر بانی فرماکر، صحاح ستہ کی صحیح حدیث پاک سے ثابت کریں۔وہ لوگ،آپ کوایک بھی حدیث پاک، صحاح ستہ سے نہیں دے سکیں گے ، جس سے ثابت کیا جا سکتا ہو ، کہ فوت شدہ اولیاءاللہ سے مد دما نگنا جائز ہے۔اسی لیے تو میں کہتا ہوں کہ کسی بھی عالم دین اور پیر صاحب کی اند ھی تقلید میں مبتلامت ہوں۔اصل فیصلہ قرآن وحدیث اوراس کے بعد صحابہ کرام رضوان اللہ تعالی اجمعین کاعمل ہے۔

**یادر تھیں:** نبی پاک طلبی اور دیگر انبیاء علیہ سلام کے معجزات،اور انبیاء علیہ سلام، کے ، دیگر چند خاص واقعات کو بنیاد بناکر دیگر نیک لو گوں کی بزرگی ثابت کرنے کی کو شش نہیں کرنی جاہیے۔ کیو نکہ ،انبیاعلیہ سلام اور دیگراولیااللہ میں زمین اور آسان سے بھی زیادہ، کا فرق ہے۔

مریث پاک: دعاہی عبادت ہے۔ (ترندی، 3372)

لہذا، د عاعبادت ہے اور عبادت صرف الله تعالیٰ کی ہی کی جاسکتی ہے۔اس لئے، د عا،انبیاء علیہ السلام سے بھی نہیں مانگنی جیا ہیے،



اہم بات: باوجوداس کے کہ انبیاءعلیہ السلام سے وفات کے بعد بھی چند مخصوص حالات میں مدد کرنا ثابت ہے، گراس کے باوجود بھی صحابہ کرام ، سے ہم ثابت نہیں کر سکتے کہ وہانبیاءعلیہ السلام کے مزارات پر جاکراُن سے مدد طلب کرتے ہوں۔لہذا ہمیں بھی صحابہ کرام سے بھی دین سیکھنا چاہیے ،نہ کہ ہر داڑھی والے مولوی کی باتوں میں آجائيں۔

مزرات پر جاکروُعاما مکنے کا صحیح طریقہ: اولیااللہ کے مزارات پر جاکرآپ اللہ تعالی سے دعامانگیاں کہ یااللہ میں تیرے نیک بندے کے مزار پر آیا ہوں۔ یااللہ میں توانتہائی گنهگار انسان ہوں، لیکن یہ صاحب مزار تو تیرے بیارے اور نیک بندے ہیں۔میں تجھ کوان کا واسطہ دیتا ہوں کہ مجھے دین اور دنیا کی مکمل بھلائی عطافر ما۔ یااللہ ان صاحبِ مزار کے وسیلے سے میری تمام جائز دلی حاجات قبول و مقبول فرما۔ آپ صاحب مزار کو براہ راست مخاطب کر کے بھی کہہ سکتے ہیں کہ حضرت (بزرگ کانام)آپ تواللہ تعالی کے بیارے اور نیک بندے ہیں،رب تعالی آپ پر اپنی رحمتیں نازل فرمائیں۔آپ سے در خواست ہے کہ آپ رب تعالی کے حضور میرے حق میں دعائے خیر فرمادیں،اللہ پاک ہماری دعائوں کوآپ کے حق میں اور آپ کی دعائوں کو ہمارے حق بیل قبول فرمائے۔ یعنی دونوں صور توں میں وُعااللہ تعالیٰ سے ہی کی جار ہی ہے۔اس لیے یہ شرک بالکل نہیں ہے۔

ثبوت: انسان سلام اُس کو کرتاہے جو جو اب دے سکے ، جب ہم کسی کو سلام کرتے ہیں تواُس کا مطلب ہے ہم اُس کے لئے دعاکرتے ہیں کہ تم پراللہ تعالی کی سلامتی ہو۔ توسلام سننے والا بھی ہمیں دعادیتا ہے کہ تم پر بھی سلامتی ہو۔ یعنی که وه ہم کو "وعلیکم اسلام" کہتاہے۔جو کہ ایک دعاہے۔جب ہم قبر ستان جاتے ہیں تو ہم قبر والوں کو سلام تصحیح ہیں اور کہتے ہیں ''السلام علیم یااصل القبور'' اے قبر وں والو تم پر سلامتی ہو- جامع تندی تاب ابنائز قبل قمالی یہ: ۱۰۵۳



توہم مر دوں کو سلام تب ہی کرتے ہیں کہ وہ ہمیں جواب دیں گے۔جواب میں وہ ہمیں دعاہی دیتے ہیں کہ تم پر بھی الله کی سلامتی ہو۔ تواس سے ثابت ہوا کہ مر دے سن تھی سکتے ہیں اور دعاتھی دے سکتے ہیں۔ یہ توایک عام مر دے کاحال ہے کہ وہ بھی دعادے سکتاہے تو پھر اللہ کے نیک بندے جو د نیاسے تشریف لے جاچکے ہیں ہتو پھر ان کی دعاکا، اور رب تعالیٰ کی بار گاہ میں ان کی د عا کی قبولیت کااندازہ تو ہم لگاہی نہیں سکتے۔

سوال نمبر38: کچھ لوگ کہتے ہیں۔ نبی پاک ملٹھ ایک اری طرح کے ایک عام بشر ہیں۔ کیا یہ بات ٹھیک ہے؟ انشاالله ابھی قرآن و حدیث سے ثابت ہو گا کہ نبی پاک طلق آیاتم ہم جیسے عام بشر نہیں۔جولوگ نبی پاک طلق آیاتم کواپنے جیساعام بشر کہتے ہیں،اُن سے پوچھو، کیاتم اپنی پیٹھ کے پیچھے سے دیکھ سکتے ہو؟ کیاتم جہنم میں ستر (70)سال پہلے گرنے والے پتھر کو پہچان سکتے ہو؟ کیاتم بتا سکتے ہو کہ تمہارے در میان کتنے شہید ہیں؟جب تم تمام باتوں کاجواب نہیں دے سکتے تو پھر پہچانواپنے آپ کو، کیوں کہ ،میرے نبی پاک طلع آلیا ہم توبیہ سب جانتے ہیں۔ شبوت نمبر 1 تمہارا کیا خیال ہے کہ میں صرف سامنے ہی دیکھتا ہوں؟ بخدا خشوع و خضوع اور رکوع مجھ پر پوشیدہ نہیں ہے، بلا شبہ میں اپنی بیٹھ کے بیچھے بھی تم کو دیکھنا ہوں۔ (صحیح بخاری کتاب الصلاۃ ۔رقم الحدیث:۴۱۸) <mark>ثبوت نمبر2</mark> حضرت انس بن مالک رضی الله عنه 'نے بیان کیا کہ نبی پاک طلّع کیا ہم، حضرت ابو بکر صدیق رضی الله عنه'، حضرت عمر فار وق رضی الله عنه'، حضرت عثمان غنی ر شاشه ، ، احدیبها ژبر چڑھتے تو ببہاڑان کے چڑھنے کی وجہ سے حرکت کرنے لگا توسید عالم طلّی کیاتی ہے نے (بہاڑ پر اپنا پائوں مار ااور ) فرما یا ہے احد تھم جا نیرے اوپر ایک نبی ﷺ ایک، حضرت ابو بکر صدیق منیلانید اور دوشه پیرین \_ (پس وه نظم گیا) ۔ (صحح بخاری ـ کتاب اصحاب النبی \_ رقم الحدیث: ۳۱۷۵) ثبوت نمبر3 حضرت ابوہریرہ در ضی اللہ عنه 'بیان کرتے ہیں کہ ہم رسول اللہ طلقی کیاتم کے ساتھ تھے کہ آپ طلقی کیاتم نے اچانک ایک گڑ گڑا ہٹ کی آواز سنی آپ طبی آئی آئی ہے فرما یا کیا تنہیں معلوم ہے بیہ کیسی آواز تھی؟ ہم نے کہااللہ اور



اس کے رسول طلع قبلہ ہم بہتر جانتے ہیں آپ طلع قبلہ ہم نے فرما یا بیرا یک پتھر تھا جس کو ستر سال پہلے جہنم میں پھینکا گیا تھا بیر اب تک اس میں گرر ہاتھااور اب اس کی گہر ائی میں پہنچاہے۔ صحیح سلم۔رقم الحدیث:۲۸۴۴

#### سوال نمبر 39: كياني پاك المُتَّوَيَّةُ نُور بين، يابشر (انسان) بين-؟

ا گرانسان پیہ عقیدہ رکھے کہ نبی پاک طبعہ کیا ہے اس (انسان) نہیں ہیں تووہ دائرہ اسلام سے ہی خارج ہو جاتا ہے اور کفر میں داخل ہو جاتا ہے۔ مگریہ عقیدہ رکھنا کہ نبی پاک ﷺ بشر (انسان)،اور نور دونوں ہیں توبہ بالکل درست اور جائز ہے۔ ثبوت نمبرا: اے کتاب والوبے شک تمہارے پاس ہمارے بیر سول طبع کیاتہ ہم تشریف لائے کہ تم پر ظاہر فرماتے ہیں بہت سی وہ چیزیں جو تم نے کتاب میں چھپاڈالی تھیں اور بہت ہی معاف فرماتے ہیں، بے شک تمہارے پاس اللہ کی طرف سے ایک نور آیا اور روشن کتاب۔ (سورۃ المائدہ۔ آیت نمبر ۱۵)

اس آیت مبارکہ میں جو نور کی طرف اشارہ ہے وہ نبی پاک طرف ایٹ ایک میں جو نور کہ نا جائز ہے۔(تفسیرابن عباس وجلالین)

ثبوت نمبر ۲: سورة توبه آیت نمبر 32 میں اللہ تعالیٰ نبی پاک طلب کر اللہ کا طب کر رہاہے، "چاہتے ہیں کہ الله کانوراپنے منہ سے بجھادیں،اوراللہ نہ مانے گا، گراپنے نور کا پورا کرنا، پڑے بُرامانے کافر "جس طرح قرآنِ پاک کو نور ہدایت کہا جاسکتا ہے۔اسی طرح نبی پاک طبیع آلیم کو بھی نور کہنا جائز ہے۔ مگر اللہ تعالیٰ نے نبی پاک طبیع آلیم کو ، دنیا میں انسان بناکر ہی بھیجاہے۔ کوئی فرشتہ بناکر نہیں بھیجا۔ مگر آپ طبیع آیا ہم کو نور کہنا بھی جائز ہے۔



# سوال نمبر 40: آخرابل بیت میں کون لوگ شار ہوتے ہیں؟ اگرابل بیت، بھی کوئی گناہ کریں گے، توان کوعام لو گوں سے بھی زیادہ سزامل سکتی ہے۔لہذاہم سب کواپنے اعمال پر خاص توجہ دینی چاہیئے۔اگر سادات سے کوئی غلطی ہوجائے، توہمیں کیا کرناچا بیئے؟

قرآن پاک سے اصل، اہل بیت صرف، نبی پاک طلی کی از واج مطہر ات ہی ثابت ہوتی ہیں،ان کے علاوہ حدیث باک سے، نبی باک ﷺ کی اولاد مبار کہ، حضرت علی رضی اللہ تعالی عنھو، حضرت عقیل رضی اللہ تعالی عنھو، حضرت جعفر رضی الله تعالی عنھواور حضرت عباس رضی الله تعالی عنھو کی اولاد ، بھی اہل بیت میں شامل ہو تی ہے۔ فرمان الٰهی: اورا پنے گھر وں میں تھہری رہواور بے پر دہ نہ رہو جیسے پہلی جاہلیت کی بے پر دگی (ہوتی تھی)،اور نماز قائم رکھواورز کو ہ دواور اللہ اور اس کے رسول کا حکم مانو۔اے نبی کے اہل بیت! اللہ تو یہی چاہتاہے کہ تم سے ہرنا پاک د ور فرمادے اور تمہیں پاک کر کے خوب صاف ستھر اکر دے۔ سورت الاحزاب، آیت نمبر 33

حدیث پاک: حضرت زیربن ارقم رضی الله تعالی عنھونے فرمایا ہے ، کہ ، نبی پاک طلق آیا ہم نے فرمایا ہے میں تم میں دوبڑی چیزیں چھوڑے جاتا ہوں۔ایک اللہ کی کتاب ہے اور دوسری چیز میرے اہلِ بیت ہیں۔حضرت زیدر ضی اللہ تعالی عنھو،اسی حدیث پاک میں آگے فرماتے ہیں، کہ ،اہلِ بیت میں از واجِ مطہر ات شامل ہیں،اور وہ تمام لوگ بھی شامل ہیں جن پرز کو ۃ حرام ہے۔ یعنی حضرت علی رضی اللّٰہ تعالیٰ عنھو، حضرت عقیل رضی اللّٰہ تعالیٰ عنھو، حضرت جعفر رضی الله تعالی عنھواور حضرت عباس رضی الله تعالی عنھو کی اولاد ، شامل ہے۔اوران سب پر صد قد بھی حرام سے۔ صحیح مسلم، (جز)۔6225

اہم بات: جن لو گوں پر صدقہ حرام ہے، وہ اہل بیت (گھر والے)، میں شار ہوتے ہیں۔ آجکل کے سادات، اہل بیت کی نسل پاک سے ہی ہیں۔اور ان پر بھی صد قہ حرام ہے،لہذاان کا بھی احتر ام اور ان سے بھی محبت کرنی چا ہیئے۔ ا گر کوئی آ جکل کے سادات کو بھی اہل بیت، کہے، تواس پر اعتراض بھی مت کریں۔ مگر سب سے افضل ترین اہل بیت، نبی محترم صلی اللّٰہ تعالی علیہ والہ وسلم، کے دور مبارک کے ہی تھے۔

#### اگرابل بیت کو گناه پراتنی زیاده سزا هوسکتی ہے، تو پھر عام انسان کی کیا حیثیت ہے۔

فرمان الٰی: اے نبی کی بیویو! (یہ بھی اہل بیت میں شامل ہیں)، تم میں سے جو بھی کھلی بے حیائی (کاار تکاب، یعنی گناہ) کرے گی،اسے دوہر ادوہر اعذاب دیاجائے گا۔اوراللہ تعالیٰ کے نزدیک بیہ بہت ہی سہل(آسان بات)ہے۔ سورتهالُاحزاب،آيت نمبر30

#### ابل بیت سے متعلق چنداحادیث مبار کہ

**حدیث پاک:** ''میری جامه دانی جس کی طرف میں پناہ لیتا ہوں یعنی میرے خاص لوگ، میرے اہل بیت ہیں ، اور میرے راز دار اور امین ،انصار ہیں۔ تو تم ان کے خطاکار وں کو در گزر کر و،اور ان کے بھلے لو گوں کی اچھائیوں کو قبول

**حدیث پاک:** حضرت ابو بکرر ضی الله عنه نے فرمایا که نبی کریم طبی آیا تیم (کی خوشنودی) کوآپ کے اہل بیت کے

ساتھ (محبت وخدمت کے ذریعہ) تلاش کرو۔ سیج بھاری-3751

مدیث پاک: "الله سے محبت کر و کیو نکہ وہ تنہیں اپنی نعمتیں کھلار ہاہے،اور محبت کر و مجھ سے اللہ کی خاطر ،اور

میرے اہل بیت سے میری خاطر "۔ تندی-3789

نوه: ایک اہل بیت، تونسب سے ہوتے ہیں۔ مگر اولیاءاللہ جیسے صاحب تقویٰ، لوگ بھی آلِ محمد ﷺ میں شامل ہیں۔ ثبوت: آقاعليه السلام نے فرما ياجو بھي صاحب تقوي ہو، وه آلِ محمد طلق الله م اور قرآن كى آيتِ مباركه تلاوت فرمائى : "اُس کے اولیاء توپر ہیز گار ہی ہیں "۔

(سورة آل انفال 34) (طبر انی، المعجم الاوسط، رقم الحديث ٣٣٣٢) (ديليي، فردوس الاخبار، رقم الحديث ١٦٥٢) (تفسير ابن كثير، حلد نمبر 2، صفحه نمبر 526)



سوال نمبر 41: کئی لوگ حدیث پاک سے غلط ثابت کرتے ہیں کہ نبی کریم ملٹی آیا ہم کے والد محرم کافر سے (معاذ الله)،جب که حقیقت میں نبی کریم المقالیم کے والدین، دونوں ہی اس کا تنات کے عظیم ترین افراد میں سے ہیں۔ افسوس ہے اُس انسان پر جو معاذ اللہ، قرآن و صدیث، سے ، غلط مطلب نکال کر ، نبی کریم طابع اللہ ہم کی شان کم کرنے کی کو شش میں لگار ہتاہے۔اور ماشاءاللہ، کتناخوش نصیب ہے وہ انسان، جواسی قر آن و حدیث، سے صحیح مطلب بیان کر کے ،اپنے نبی کریم طلع آیا ہم کی شان ڈھونڈ ،ڈھونڈ کربیان کرتاہے۔دونوں کے قرآن وحدیث ،پڑھنے کی نبیت میں ہی زمین آسان کافرق ہے۔

نبی کریم مار این افر مان ہے، کہ اُن کے آباؤاجداد سب سے بہترین لوگ ہیں، توبیہ کیسے ہو سکتا ہے کہ حضرت آدم علیہ اسلام سے لے کر نبی پاک طبع کیا ہے والدین، کے در میان اس مبارک نسلِ پاک میں کوئی کافر شخص داخل ہو جائے۔ کیونکہ مشرک تونا پاک ہوتے ہیں۔اور، کافر تبھی بہترین نہیں ہوسکتا۔

**حدیث پاک:** -میں اولادِ آدم کے بہترین طبقات سے ہوتاہوااس طبقے میں پہنچاہوں جس میں میں پیداہواہوں۔

حدیث پاک: میں بہترین لو گول میں سے ہول، میرے آباواج دادسب بہترین لوگ ہیں۔

(جامع ترمذی ـ ابوا بالمناقب ـ رقم الحدیث: ۸۰۶۳،۰۶۳۸)

جولوگ، کہتے ہیں کہ ، معاذاللہ، نبی باک ملی آلیم کے والد، کافر ہیں۔ وہ لوگ، صیح مسلم کی اس حدیث باک کاحوالہ دیتے ہیں،''آ قاعلیہالسلام کے پاس کسی نے آکراپنے باپ کے بارے میں دریافت کیا۔ توآ قاعلیہالسلام نے اُس سے کہا، کہ تمہارا باپ اور میر اباپ، دونوں آگ میں ہیں۔ صحیح سلم۔ رقم الحدیث، 408,203,398

تصحیح مسلم کی اس حدیث پاک میں نبی کریم ملتی ایتے اپنے والد حقیقی حضرت عبداللّدر ضی اللّه تعالی عنه کاذ کر نہیں فرما یا تھا، بلکہ اپنے چیاا بولہب کاذکر فرما یا تھا، کہ وہ آگ میں ہے۔ جن لو گوں کو آقاعلیہ السلام کے والدین کے



مسلمان ہونے پرشک ہے۔ تواپسے لو گوں کی صحبت سے دُور رہیں۔ پچھ لوگ کہتے ہیں۔ کہ جب، آقاعلیہ السلام خود کہہ رہیں ہیں کہ اُن کے والد (ابی)، آگ میں ہیں۔ تو پھر آپ لو گوں کو کیا شک ہے۔اس حدیث مبار کہ میں والد کا تعلق جوڑنے کے لیے، عربی زبان کے 2 لفظ استعال ہوئے ہیں، وہ 2 الفاظ ریہ ہیں۔ابی اور آئاک ہے۔

قران باک سے ثبوت: اب ہم قرآن پاک سے ہی ثابت کریں گے کہ لفظ"ابی" عربی میں صرف والدِ حقیقی کے لیے ہی استعمال نہیں ہو تابلکہ بیہ لفظ ( چچا، تایا) کے الفاظ کیلئے بھی استعمال ہو تاہے۔قرآن کے پہلے سیارے کے آخری ر کوع میں بیہ واقعہ درج ہے۔ کہ جب حضرت یعقوب علیہ السلام وُ نیاسے تشریف لے جانے لگے توآپ علیہ السلام نے اپنے بیٹوں کو بلایااور اُن سے بوچھاکے میرے فوت ہونے کے بعد تم کس دین پر قائم رہو گے ، تو وہاں پر اُن کے بیٹوں نے لفظ"ابی" کی جمع"ا آبا یک استعال کیااور اس لفظ کے ساتھ تعلق جوڑاسب سے پہلے حضرت ابراہیم علیہ السلام کا،جو کہ داداجان ہیں حضرت یعقو بعلیہ السلام کے ،اوراس کے بعد تعلق جوڑاحضرت اساعیل علیہ السلام کا،جو کہ چپاجان ہیں حضرت یعقوب علیہ السلام کے ،اور آخر میں تعلق جوڑا حضرت اسحاق علیہ السلام کا،جو کہ والدِ حقیقی ہیں۔حضرت لیعقوب علیہ السلام کے ،اس واقعہ سے بہتہ چلا کہ لفظ"ابی" (داداجان، چپا)اور والد حقیقی سب کے لیے استعال ہوتاہے۔

سوال نمبر42: رفع یدین کے ساتھ نماز پڑھنازیادہ بہترہے، یا بغیرر فعیدین کے نماز پڑھنازیادہ بہترہے ؟ **جواب:** اصل میں،اللہ تعالیٰ کی مہر بانی سے اسلام میں بہت وُسعت اور آسانی ہے، مگر کئی مولوی حضرات لو گوں تک آسانی بہجنے ہی نہیں دیتے۔اصل بات بہ ہے کہ حدیث پاک سے رفع یدین کے ساتھ نماز پڑھنا بھی ثابت ہے اور بغیرر فع یدین کے نماز پڑ ھناتھی ثابت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت داتا گنج بخش رحمتہ اللّٰدعلیہ بغیرر فع یدین کے نماز پڑھتے تھے،اور حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمتہ اللہ علیہ رفع یدین کے ساتھ نماز پڑھتے تھے۔اسی طرح اونجی آواز

سے بھی آمین پڑھنا جائز ہے اور ہلکی آواز میں بھی آمین پڑھنا جائز ہے۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت دانا گنج بخش رحمتہ اللّه علیہ نماز میں ملکی آواز میں آمین پڑھتے تھے ،اور حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی میں ملکی آواز میں بلند آواز سے آمین پڑھتے تھے۔ نوف: جومولوی حضرات، کہیں کہ رفع پرین منسوخ ہو گیاہے، اُن مولوی حضرات سے پوچھیں کہ پھر آپ کے بڑے ہیر صاحب حضرت شیخ عبدالقادر جیلانی رحمتہ اللہ علیہ ، کیوں رفع یدین سے نماز بڑھتے تھے ،اور نماز میں اونچی آواز میں آمین کیوں کہتے تھے؟ لہذا،لو گوں پر بلاوجہ، تنقید کرنا چھوڑ دیں۔ دین آسان ہے اور اس کو آسان ہی رہنے دیں۔لو گوں کواپنے فتوں کی بنیاد پر دین سے دور مت کریں۔

**حدیث پاک:** مشہور صحابی رسول حضرت عبداللہ بن مسعو در خواشہ نے کہا: '' کیا میں تمہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح نمازنه پڑھاؤں؟ توانہوں نے نماز پڑھائی اور صرف پہلی مرتبہ اپنے دونوں ہاتھ اٹھائے۔ تندی-257 **حدیث پاک:** رسولالله طلع نیماز شر وع کرتے وقت اپنے دونوں ہاتھوں کو کندھوں تک اٹھاتے ،اسی طرح جب ر کوع کے لیے «اللّٰدا کبر» کہتے اور جب اپناسر ر کوع سے اٹھاتے تود ونوں ہاتھ بھی اٹھاتے (ر فع یدین کرتے )اور ر کوع سے سر مبارک اٹھاتے ہوئے «سمع اللہ لمن حمدہ، ربناولک الحمد» کہتے تھے۔ سجدہ میں جاتے وقت رفع یدین نہیں کرتے تھے۔ سیجے بخاری-735

حدیث پاک: عبدالله بن عمرر ضی الله عنهماجب نماز میں داخل ہوتے توپہلے تکبیر تحریمہ کہتے اور ساتھ ہی رفع یدین کرتے۔اسی طرح جب وہ رکوع کرتے تب اور جب «شمع الله کمن حمره» کہتے تب بھی (رفع یدین کرتے) دونوں ہاتھوں کواٹھاتے اور جب قعدہ اولی سے اٹھتے تب بھی رفع پدین کرتے۔آپ نے اس فعل کو نبی کریم طلق مُلَالم مِل تک پہنچایا۔ (کہ نبی کریم طلع آیا ہم اسی طرح نماز پڑھاکرتے تھے۔) سیج بناری - 739

## سوال نمبر 43: آخر داڑھی، دیگر سنتِ موکدہ سے زیادہ اہم کس طرح ہے؟ آخر داڑھی کی شرعی حیثیت کیا ہے؟ کیا چھوٹی داڑھی رکھنا اسلام میں جائزہے؟

داڑھی رکھنا، دیگر سنتِ موکدہ سے زیادہ اہم اس لئے ہے ، کیونکہ ،اس سنتِ موکدہ کا نبی پاک ﷺ نے با قاعدہ حکم بھی دیاہے۔لہذا، داڑھی،خواہ جیموٹی رکھیں، یا بڑی رکھیں، مگر رکھیں ضرور۔ تاکہ نبی پاک ﷺ کے حکم پر عمل ہو سکے۔ **حدیث پاک1:** '''تم مشر کین کے خلاف کرو، داڑھی حچبوڑ دواور مونچیس کترواؤ۔''عبداللہ بن عمرر ضی اللہ عنهماجب جج یاعمرہ کرتے تواپنی داڑھی (ہاتھ سے) پکڑ لیتے اور (مٹھی) سے جو بال زیادہ ہوتے انہیں کتر وادیتے۔

آ قاکر یم الله تالیم کے فرمان میں داڑھی رکھنے کا حکم توہے، مگر داڑھی رکھنے کی کسی بھی مقدار کا حکم نہیں ہے۔ نبی کریم طلّی اللّم نے فقط اتنی داڑھی رکھنے کا حکم دیاجس سے داڑھی منڈوانے والے کی مخالفت ہو سکے۔ یہی وجہ ہے کہ تمام صحابہ اکرام اپنی اپنی پسند کے مطابق داڑھی رکھتے تھے۔ایک مشت داڑھی رکھنے کا تو حکم ہی نہیں دیا، وعید سناناتو بہت دور کی بات ہے۔۔ ثابت ہوا کہ داڑھی کی مقدار سنت غیر موقعدہ ہےاس کی کوئی حد مقرر نہیں۔ جیموٹی اور بڑی، دونوں ہی طرح کی ڈاڑھی ر کھنااسلام میں جائز ہیں۔ جھوٹی اور بڑی داڑھی، دونوں ہی کو، حدیث پاک، سے، بالکل ثابت کیا جاسکتا ہے۔ جیموٹی داڑھی بھی بڑھی داڑھی کی طرح، جائز ہے،اسی لیئے تو، علماء کرام کی ایک بہت بڑی تعداد حچوٹی داڑھی کی قائل ہے۔لہذا، داڑھی،خواہ حچوٹی رکھیں، یابڑی رکھیں، مگرر کھیں ضرور۔ تاکہ نبی پاک الله وسن کے حکم پر عمل ہو سکے۔

دیگر سنت موکده کی چند مثالیں 1: تنهائی میں تراوت کیڑھنا۔ (کیونکہ نبی پاک ملتی کیا ہے، نبی بیشہ اکیلے نماز تراوت ادافر مائی۔ (نبی پاک طبی آیکی نے صرف تین دن جماعت کے ساتھ تراو تکرپڑھائی، باقی تمام عمرا کیلے ہی نمازِ تراو تکادا فرمائی)، بلکہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہ کے دورِ خلافت میں بھی اکیلے اکیلے ہی نماز تراو تحادا کی جاتی تھی۔2۔ فخر کی دوسکنتیں ،اور دیگر نمازوں کی سُنت مو کدہادا کرنا۔ 3۔ ہر نماز سے پہلے مسواک کرنا (کیونکہ



نبی پاک طلع کیا۔ ہم نماز سے پہلے مسواک فرماتے تھے۔ 4۔ پیر کاروز ہر کھنا۔ (کیونکہ نبی پاک طلع کیا۔ ہم کاروز ہر

مدیث پاک2: حضرت علی رضی الله تعالی عنهو، اینی دار هی کوچېرے کے قریب سے دار هی کا ٹیے تھے۔ " المصنف ابن أبي شيبة ، ٢٢٥٠ رقم: ٢٥٢٨٠،

مكتبة الرشدالرياض،اس روايت كوامام ابي شيبه،امام محد بن عبدالبر،امام زيد سميت عالم عرب كے سينكڑوں محدثين نے کتابوں کی زینت بنایا جب کہ پاکستان میں بھی بہت سارے محد ثین مفتی عبدالقیوم ہزار وی،مفتی یوسف وغیرہ

**حدیث پاک3:** حضرت ابوالھلال رضی اللہ تعالی عنہو ، کہتے ہیں کہ میں نے حضرت امام حسن رضی اللہ تعالی عنہو اور حضرت ابن سیرین رضی الله تعالی عنهو، ہے پوچھاتوا نہوں نے کہا کہ داڑھی کو چھوٹار کھنے میں کوئی حرج نہیں۔ (كتاب المصنف ابن البي شبية حديث ٢٥٣٨)

امام اعظم ابو حنیفه رحمته الله علیه مسلک حنفی بول بیان کرتے ہیں۔امام اعظم ابو حنیفه روایت کرتے ہیں که داڑھی کو حیوٹار کھنے میں کوئی حرج نہیں بشر طیکہ مشر کین (داڑھی منڈوانے والے) کی مخالفت ہو۔

(امام ابويوسف يعقوب بن ابراهيم متو في ١٥١٥، كتاب الاثار ٢٣٣)

چھوٹی داڑھی بھی بڑھی داڑھی کی طرح، جائزہے،اسی لیئے تو، علاء کرام کی ایک بہت بڑی تعداد چھوٹی داڑھی کی قائل ہے۔ پیر ثاقب شامی صاحب، مفتی اعظم مصر جناب احمد الطیب سب، محدث اعظم شام، مولا ناطاہر القادری صاحب، پیر مار پاکیتن شریف، پیر مارسندر شریف" بلکه "مصر، شام، لبنان، یمن اور عرب شریف کے علاء کی ایک بہت بڑی تعداد بھی اسی بات کی قائل ہے، کہ ، چھوٹی داڑھی بھی بالکل جائز ہے،اور بڑی داڑھی بھی جائز ہے۔





# سوال 44: فرض نمازادا کرنے سے کام تو چل سکتاہے، مگرا گراللہ تعالٰی کی خصوصی محبت جا بیئے توسنتیں اور نوافل بھی با قاعد گی سے پڑھنے ہوں گے۔ کیونکہ۔۔۔

فرض عبادت توہر حال میں کرنی ہی ہے۔ فرض عبادات کے ساتھ ساتھ نفلی عبادات کرنے سے انسان اللہ تعالیٰ کے اس حد تک قریب ہو جاتا ہے کہ اللہ تعالی اُس بندے سے محبت کرنے لگ جاتا ہے۔اور رب تعالی اُس بندے کے کان ، ہاتھ اور آ تکھیں تک بن جاتا ہے۔ فرض عباد ت توایک ڈیوٹی ہے جوہر حال میں کرنی ہی ہے ،جب کہ ، نفلی عبادات ڈیوٹی سے زیادہ کرنے کو کہتے ہیں۔ قدرتی بات ہے جوانسان ڈیوٹی سے زیادہ کرے گاوہ اپنے رب کاخاص پیاراتوضر وربنے گا۔

ثبوت کے لیے حدیث مبارکہ: کہ اللہ تعالی ارشاد فرماتا ہے: جس نے میرے کسی ولی سے عداوت رکھی میں اس کے ساتھ اعلان جنگ کروں گا،میرے کسی بندے نے میرے فرض کر دہ احکام کی بجاآوری سے زیادہ محبوب شے سے میر اقرب حاصل نہیں کیااور میر ابندہ نوافل کے ذریعے میر اقرب حاصل کر تار ہتاہے یہاں تک کہ میں اُس سے محبت کرنے لگتاہوں، جب میں اُس سے محبت کرنے لگتاہوں تو میں اُس کے کان بن جاتاہوں، جن سے وہ سُنتا ہے، اُس کی آنکھیں بن جاتا ہوں جن سے وہ دیکھتا ہے ،اُس کے ہاتھ بن جاتا ہوں جن سے وہ پکڑتا ہے اور اُس کے پائوں بن جاتاہوں جن سے وہ چلتاہے،ا گروہ مجھ سے سوال کرے تو میں اسے ضر ور عطافر ماتاہوںاورا گرکسی چیز سے میری پناہ چاہیے تو میں اُسے ضرور پناہ عطافر ماتا ہوں۔ (صحح ابخاری، رقم الحدیث: ۱۵۰۲)

نماز کی ادائیگی صرف فرائض نماز پڑھنے سے بھی اداہو جائے گی اور انسان انشااللہ تعالی نمازنہ، ادا کرنے کے گناہ عظیم سے نیج بھی جائے گا۔ لیکن، کوشش کرنی جاہیے کہ کم از کم فرئض کے ساتھ سُنت مو کدہ اور واجب کا اہتمام توضر ور کیا جائے کیکن جوانسان صرف فرض نماز ہی پڑھ لے اُس کو طعنے نہ ماریں جائیں۔

(ثبوت کے لئے پڑھیں، مدیث پاک- صحیح بخاری – 46 اور 1397)



سکے اور صرف فرائض ہی پڑھ لے تواُس صورت میں بھی نمازاُس کی اداہو جائے گی۔لیکن جوانسان فرض کے ساتھ ساتھ سُنت موکدہ، سُنت غیر موکدہ، واجب اور نفل، سب اداکرے گاتوانشاءاللہ تعالی مزید اجر عظیم اللہ تعالی اُسے عنایت فرماے گا۔

سنت موكده كي چند مثاليس 1 پير كاروزه ركھنا۔ (كيونكه نبى ياك طلق ليائم بير كاروزه ركھتے تھے) 2 بر نماز سے پہلے مسواک کرنا(کیونکہ نبی پاک طلق کیا ہم ہم نماز سے پہلے مسواک فرماتے تھے۔ 3۔ تنہائی میں تراویج پڑھنا۔ (کیونکہ نبی پاک طلع کیا ہے، میشہ اکیلے نمازِ تراو تحادافر مائی۔ (نبی پاک طلع کیا ہے صرف تین دن جماعت کے ساتھ تراو تکیڑھائی، باقی تمام عمراکیلے ہی نمازِ تراو تحاد افر مائی)، بلکہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالی عنهُ کے دورِ خلافت میں بھی اکیلے اسلے ہی نماز تراو تے ادا کی جاتی تھی۔ 4۔ فجر کی دوسٹنتیں ،اور دیگر نمازوں کی سُنت مو کدہ اداکرنا۔ 5۔ مرد کا چہرے پر داڑھی رکھنا۔

<mark>حدیث پاک:</mark> ایک دیبهاتی نبی کریم ملتی نیاتهم، کی خدمت میں آیااور عرض کی که آپ مجھے کو ئی ایساکام بتلایئے جس پر ا گرمیں ہیشگی کروں تو جنت میں داخل ہو جاؤں۔آپ طلیجُلاکم نے فرما یا کہ اللّٰہ کی عبادت کر 'اس کاکسی کو نثر یک نہ تھہرا'فرض نماز قائم کر'فرض زلوۃ دےاورر مضان کے روزے رکھ۔ دیہاتی نے کہااس ذات کی قشم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے 'ان عملوں پر میں کوئی زیادتی نہیں کروں گا۔جب وہ پیٹھ موڑ کر جانے لگاتو نبی کریم طلّی کیا تی ،نے فرما یا کہ اگر کوئی ایسے شخص کو دیکھنا چاہے جو جنت والوں میں سے ہو تو وہ اس شخص کو دیکھ لے۔ صحح ابخاری-1397 سوال 45: کیاسفر میں صرف دوفرض پڑھ لیناکا فی ہے؟ کیونکہ، کچھ علماء کرام، کہتے ہیں کہ، سفر میں بھی سنتیں پڑھنی چاہیں۔ مگر فرض آدھے کرلو۔ آخر، قصر (سفر) نماز، ہے کتنی ؟ قصر نماز کے لئے کتنے دن کاسفر ضروری ہے۔ **جواب:** سفر کے دوران تمام کی تمام 5 نمازوں میں، صرف2ر کعت نماز فرض پڑھ لینا کا فی ہے۔عشاء میں 2 فرض پڑھ لیں۔ مگر مغرب میں 3 فرض کاآدھا ممکن نہیں ہے ،لہذامغرب میں صرف 3 فرض پڑھ لیں۔اور عشاء میں دو فرض اور وتر بھی پڑھیں۔

مریث پاک: حضرت عبدالله بن عمر رضی الله تعالی عنهو، فرماتے ہیں، که ، میں رسول الله طلق آیاتیم، کی صحبت میں رہا ہوں،آپ طنّی کیا ہم، سفر میں دور کعت (فرض)سے زیادہ نہیں پڑھا کرتے تھے۔ابو بکر،عمراور عثمان رضی اللّٰہ تعالی عنہو بھی ایساہی کرتے تھے۔ سیجا بخاری-1102

**حدیث پاک:** حضرت انس رضی الله تعالی عنهو فرماتے ہیں ، کہ ، ہم مکہ کے ارادہ سے مدینہ سے نکلے تو ہرا ہر نبی کریم ﷺ دو، دور کعت پڑھتے رہے۔ یہاں تک کہ ہم مدینہ واپس آئے۔ میں نے بوچھا کہ آپ طبّی کیا ہم کامکہ میں کچھ دن قیام تجمی رہاتھا؟ تواس کاجواب انس رضی اللہ تعالی عنہونے بیر دیا کہ دس دن تک ہم وہاں تھہرے تھے۔ صحح ابخاری-1081 نبی کریم طبع آبایم، سفر میں بھی و تر نمازادافر ماتے تھے، لہذاسفر میں بھی و تر نمازاداکرنے کی بھر پور کو شش کر نی

**حدیث پاک:** (سفر میں و تر نماز)میں (حضرت سعیدر ضی اللّٰہ تعالی عنہو)، حضرت عبداللّٰہ بن عمرر ضی اللّٰہ عنہماکے ساتھ مکہ کے راستے میں تھا۔ سعیدنے کہا کہ جب راستے میں مجھے طلوع فنجر کا خطرہ ہواتو سواری سے اتر کر میں نے وتر پڑھ لیااور پھر عبداللہ بن عمرر ضی اللہ عنہما سے جاملا۔ آپ نے بو چھا کہ کہاں رک گئے تھے؟ میں نے کہا کہ اب صبح کا وقت ہونے ہی والا تھااس لیے میں سواری سے اتر کر و تربیڑھنے لگا۔اس پر عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہمانے فر ما یا کہ کیا

تمہارے لیے نبی کریم طلع کیا ہم کا عمل اچھانمونہ نہیں ہے۔ میں نے عرض کیا کیوں نہیں بیشک ہے۔آپ نے بتلا یا کہ نبی کریم طبیع کیا ہم تواونٹ ہی پر و تربیڑھ لیا کرتے تھے۔ سیج بناری-999

#### انیس دن تک قصر نماز پڑھی جاسکتی ہے۔

**حدیث پاک:** (قصر نماز کے ایام) حضر ت ابن عباس رضی اللّٰہ تعالی عنہو فرماتے ہیں، کہ ، نبی کریم طلّٰخ اَلْہُم (مکہ میں فنچ مکہ کے موقع پر )انیس دن تھہرےاور برابر قصر کرتے رہے۔اس لیےانیس دن کے سفر میں ہم بھی قصر کرتے رہتے ہیں اور اس سے اگرزیادہ ہو جائے تو پوری نماز پڑھتے ہیں۔ سیج بھاری۔1080 اہم بات: بادر تھیں، کہ ، واضح حدیث پاک ، کے مقابلے پر تبھی اپنے علماء کے فتوے مت پیش کیا کریں۔ علماء کرام کا ادب ا بنی جگہ پر ، مگر حدیث پاک ، کے سامنے علماء کرام کے فتوے کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔

#### سوال 46: جعه کی نماز کی کتنی رکعتیں پڑھنی چاہیے؟ نبی پاک ایسے جعہ کی نماز کی کتنی ر كعتين پر هناثابت بين-؟

خلاصہ: 2رکعت نماز پہلے ادا کریں۔اس کے بعد 2رکعت امام کے پیچھے فرض ادا کریں۔اس کے بعد گھر جا کر 2ر کعت ادا کریں(اگرآپ گھر نہیں جاسکتے اور مسجد میں ہی ہیں تو پھر آپ کو مسجد میں ہی 4ر کعت نماز ادا کر نی چاہیے) کیونکہ نبی پاک طبع ایک اللہ اگر فرض نمازاداکرنے کے بعد گھر تشریف لے جاتے توآپ گھر جاکر 2رکعت نماز ادافر ماتے تھے اور اگر مسجد میں ہی کچھ دیر قیام فرماتے توالیی صورت میں 4ر کعت ادافر ماتے تھے۔

نوف: اس کے بعدا گر کوئی اپنی مرضی اور خوشی سے نفلی نماز پڑھناچاہے تو جتنادل چاہے پڑھ لیں۔

**حدیث پاک:** رسول الله ﷺ ظہر سے پہلے دور کعت،اس کے بعد دور کعت اور مغرب کے بعد دور کعت اپنے گھر میں پڑھتے اور عشاء کے بعد دور کعتیں پڑھتے اور جمعہ کے بعد دور کعتیں جب گھرواپس ہوتے تب پڑھا کرتے تھے۔

مگر مسلم شریف کی حدیث پاک سے بیہ بھی ثابت ہے کہ نبی پاک طلع کیا ہم کئی بار نماز جمعہ کے 2 فرض کے بعد مسجد میں ہی4ر کعت نماز بھی ادافر مالیتے تھے۔

مریث پاک: حضرت ابوہریرہ رضی اللہ تعالی عنہو، سے روایت ہے کہ: رسول اللہ طبی ایکہ ہے فرمایاجب کوئی شخص مسجد میں داخل ہو تود ور کعت پڑھے بغیر نہ بیٹھے۔'' سنن ابن ماجہ-1012

اپنے ہیرصاحب کے بتائے ہوئے طریقے،و ظیفہ،پر تو کئی لوگ ہر حال میں عمل کرتے ہیں۔خواہ وہ طریقہ قرآن و حدیث سے ثابت ہو یانہ ہو۔ ہم بیر نہیں، کہ رہے، کہ پیرصاحب کا بتایا ہواطریقنہ یاو ظیفہ، غلط یاناجائز ہے۔ مگر، وہ طریقه یاو ظیفه، زیاده سے زیاده، شاید جائز یامسخب ہی قرار دیا جاسکتا ہو، مگر ہم میں سے کتنے لوگ نبی کریم ملٹی ایکم، کے اس تھم اور طریقے ، پر ہمیشہ عمل کرتے ہیں؟ شاید کم ہی ہوں گے۔

جمعہ کی نماز میں 2ر کعت نماز تحیۃ المسجد کے ادا کرنے ہو نگے اور اس کے بعد 2ر کعت فرض نماز امام کے پیچھے ادا کرنے ہو نگے ،اور 2ر کعت نماز گھر ، جاکرادا کریں ،لیکن اگرآپ فرض نمازادا کرنے کے بعد مسجد میں بقایا نمازادا کرتے ہیں تواس صورت میں آپ کو مسجد میں 4ر کعتیں ادا کرنا ہو نگی۔اگراس کے بعد آپ کے پاس وقت ہے توآپ بے شک30،20،10 جتنی چاہیں ر گعتیں ادا کریں۔ لیکن جب امام خطبہ شروع کر دے توآپ خاموشی سے بیٹھ جائیں اور نماز پڑھنا جھوڑ دیں۔اگرآپ مسجد میں دیر سے آئے ہیں ،اور امام خطبہ دے رہا ہو توالیمی صورت میں آپ فوراً 2رکعت نماز تحیۃ المسجد ضرورادا کریں۔اوراُس کے بعد خاموشی سے خطبہ سُنیں۔



## سوال47: کیاکافرے جنازے کا بھی احترام کرناچاہیے؟ کیاد وسرے فرقہ کے علاء، کا اختلافات کے باوجود بھی ادب کرناچاہیے۔؟

ہمارے مذہب اسلام میں تواخلاق کاوہ اعلی ترین درس دیا گیاہے، کہ جہاں کا فرکے جنازے کا بھی احترام کرنا سکھایا **گیاہے۔** مگر ہمارے اکثر ، کٹر اور شدت بیند مولوی توزندہ مسلمانوں کا تک احترام نہیں کر سکتے۔ جنازے کا احترام ، اور وہ بھی کا فرکے جنازے کا احترام، وہ توان کٹر مولو یوں کے لیئے، انتہائی مشکل بات ہے۔

**حدیث پاک:** حضرت سہل بن حنیف اور حضرت قیس بن سعد رضی الله عنهما، قاد سیه میں کسی جگه بیٹھے ہوئے تھے۔اتنے میں کچھ لوگ اد ھرسے ایک جنازہ لے کر گزرے توبیہ دونوں بزرگ کھڑے ہو گئے۔عرض کیا گیا کہ جنازہ توذ میوں کاہے (جو کا فرہیں)اس پر انہوں نے فرمایا، کہ نبی کریم طبیع آپہیم، کے پیس سے اسی طرح سے ایک جنازہ گزراتھا۔آپ طلّی اُلیم اس کے لیے کھڑے ہو گئے۔ پھر آپ طلّی اُلیم سے کہا گیا کہ یہ تو یہودی کا جنازہ تھا۔آپ طلّی اُلیم م نے فرمایا کیایہودی کی جان نہیں ہے؟ سیج ابخاری-1312

ا پنے آپ کواور اپنے گھر والوں کو علماءاور پیر صاحبان کی اندھی تقلید سے بچا کرر تھیں۔ فرعون سے بڑھ کر بدبخت اور خبیث کون ہوگا؟ مگر جب اللہ تعالی نے حضرت موسی علیہ السلام کو بھی فرعون کے پاس جانے کا تھم دیا، توان کو بھی فرعون سے نرم لیج میں بات کرنے تھم دیا۔

فرمان الهی: اوراس سے نرمی سے بات کر ناشاید وہ غور کرے یاڈر جائے۔ سورہ طربہت نمبر -44

یعنی معلوم ہوا، کہ بدترین دشمن سے بھی اخلاق سے اور حکمت سے بات کرنی چا بیئے۔اللہ تعالی بے حیاء،اور بدزبان سے نفرت کرتاہے "لہذا،اپنے اخلاق اچھے کرلیں۔اس سے پہلے کہ دیر ہوجائے۔

حیاء، بدزبان سے نفرت کرتاہے "۔ تندی-2002

#### سوال 48: کیا صحابہ کرام، کے در میان بھی در جات اور مراتب میں فرق ہے۔؟

صحابہ کرام، کے در میان بھی در جات اور مراتب، میں زمین اور آسان کافرق ہے۔ بلکہ حضرت خالد بن ولیدر ضی الله تعالی عنہو، جیسے عظیم صحابی، کامقابلہ بھی حضرت عبدل رحمان بن عوف رضی الله تعالی عنہو، کے ساتھ نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ، حضرت عبدل رحمان بن عوف رضی اللہ تعالی عنہو، نبی محترم طبعہ کیا ہم، کے شروع کے ساتھیوں میں سے ہیں، عشرہ مبشرہ میں سے بھی ہیں،اور غزوہ بدر میں بھی نبی محترم طلّع کیا ہم، کے ساتھ تھے۔ **حدیث پاک:** حضرت خالد بن ولیداور عبدالر حمان بن عوف رضی الله تعالی عنهماکے در میان کوئی مناقشہ تھا، حضرت خالدر ضی اللّٰہ تعالیٰ عنہ نے ان کو برا کہا: تور سول اللّٰہ طلّٰخ اللّٰہ ، نے فرمایا: میرے صحابہ کرام رضوان اللّٰہ عنهم اجمعین میں سے کسی کو برانہ کہو، کیو نکہ تم میں سے کسی شخص نے اگراُ حدیبہاڑ کے برابر سونا بھی خرچ کیا تووہان میں سے کسی کے دیے ہوئے ایک مدکے برابر بلکہ اس کے آدھے کے برابر بھی (اجر) نہیں پاسکتا۔ صحیح ملم-6488

ق**ران پاک سے ثبوت:** متمهیں کیاہو گیاہے جو تم اللہ کی راہ میں خرچ نہیں کرتے ؟ دراصل آسانوں اور زمینوں کی

میراث کامالک(تنہا)اللہ ہی ہے۔تم میں سے جن لو گوں نے فتح سے پہلے فی سبیل اللہ دیاہے اور فتال کیاہے وہ ( دوسر ول کے ) برابر نہیں بلکہ ان سے بہت بڑے درجے کے ہیں ، جنہوں نے فتح کے بعد خیر انہیں دیں اور جہاد کیے، ہاں بھلائی کا وعدہ تواللہ تعالیٰ کاان سب سے ہے۔ جو پچھ تم کر رہے ہواس سے اللہ خبر دار ہے۔

ر ة الحديد، آيت نمبر ١٠)

اہم بات: اگر حضرت خالد بن ولیدر خی اللہ تعلیمند ، حضرت عبد ل رحمان بن عوف رخی اللہ تعلیمند ، کے مقام کو نہیں پہنچے سکتے، تو پھر، خلفائے راشدین کامقام کیا ہو گا؟ اصول ہے ہے کہ ، جس صحابی نے جتنا جلدی اسلام قبول کیا، اور نبی محترم طلَّهُ يُلَيِّمُ، كاجتناز ياده قرب حاصل كيا، وه صحابي استے ہى زياده مرتبہ والے ہوں گے۔ سبحان اللّٰداس حديث پاك،



سے بیہ بھی معلوم ہوتا ہے، کہ ہم جیسے مسلمانوں کی کیااو قات ہے۔ بیہ توبس اللّٰہ تعالی کا کرم ہے، وہ اپنے حبیب پاک طلی اینا تناکرم فرماتا ہے۔ طفیل ہم عاجزاور گنہگاوں پر بھی ایناا تناکرم فرماتا ہے۔

سوال 49: نمازِ تراوی کس طرح نفلی نمازہے؟ کیاہم ثابت کر سکتے ہیں، کہ، تراوی اکیلے پڑھنازیادہ افضل ہے۔؟ كيابهم حديث پاك سے ثابت كر سكتے ہيں كه حضرت عمر فاروق رضى الله تعالى عنہونے كيارہ تراوح (8+3) كا حكم د یاہے۔ کیونکہ کئ لوگ کہتے ہیں کہ صرف20 تراوت کی مناہی درست ہے۔

اسلام میں بہت وسعت اور آسانی ہے۔ مگر کچھ لوگ، لو گوں تک وہ آسانیاں پہنچنے نہیں دیتے۔ نمازِ تراو سے پڑھنا، فرض نہیں ہے۔اگر کوئی انسان پڑھے گاتوانشاءاللہ تعالی اجر عظیم حاصل کرلے گا۔ مگر نمازِ تراو تکی نہ پڑھنے والے کو ، گناہ گار نہیں کہا جاسکتا ہے۔

نی پاک ملٹی ایک ملٹی اور صحابہ کرام رضوان اللہ اجمعین کے زمانے میں نماز کے لئے صرف فرض اور نفل نماز کے **الفاظادا کئے جاتے تھے۔** بخاری شریف، مسلم شریف،اور حدیثِ پاک کی دیگر مستند ترین کتب، صحاح ستہ، میں ایک جگہ بھی، سنتِ موکدہاور سنتِ غیر موکدہ کے الفاظ نہیں پائے جائیں گے۔ بعد میں آنے والے علاء نے سنتِ موکدہ اور سنتِ غیر موکدہ کے دونئے الفاظ ایجاد کر لئے۔وہ نفل جو نبی پاک طبی آیا ہم نے بہت با قاعد گی سے ادافر مائے ، اُن نوافل کو بعد میں آنے والے علماء کرام نے ، سنتِ مو کدہ کا نام دے دیا۔ مثلاً فجر کی دوسنتیں ، مغرب کی دوسنتیں۔ بعد کے علاء نے اپنی طرف سے نیک نیتی اور عوام کی آسانی کے لئے سنتِ مو کدہ اور غیر مو کدہ کے الفاظ ایجاد کئے۔اس میں کوئی ہرج بھی نہیں ہے۔

لهذاجب ثابت ہو گیا کہ ،سنتِ موکدہ اصل میں وہ نفلی نمازہے جو نبی پاک ملٹی آیکٹم نے با قاعد گی سے ادا فرمائی ہے۔ تو لهذا نمازِ تراو تکی فرض نماز توہے نہیں، کیونکہ فرض نمازِ تودن میں صرف پانچے ہیں۔تو پھر نماز تراو تکے وہ نفلی نماز ہے،



جس کو نبی پاک طلع نیائی میں ، مگر با قاعد گی سے ادافر ماتے تھے۔اس لئے کئی علاء نمازِ تراو تکے کو سنتِ مو کدہ کہہ دیتے ہیں۔ مگر اصل میں نمازِ تراو تے،ہے نفلی نماز ہی۔

تراوت کاکیلے پڑھنازیادہ افضل اس کئے ہے، کیونکہ، نبی پاک ملٹی ایکم تراوت کا کیلے ہی ادافر ماتے تھے، (نبی پاک المُتَّوَالِيَّامِ نِي صرف تين دن جماعت كے ساتھ تراو تَح پڑھائى، باقى تمام عمراكيلے ہى نمازِ تراو تَح ادافرمائى)، بلكه حضرت ابو بکر صدیق رضی اللّٰہ تعالیٰ عنہ کے دورِ خلافت میں بھی اکیلے اکیلے ہی نماز تراو تکادا کی جاتی تھی۔ تراو تکا یک نفلی نمازہے،اوراس کی جماعت کاآغاز حضرت عمرِ فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ ' کے دور میں ہوا۔۔لہذا تراو تکے جماعت کے ساتھ بھی پڑھی جاسکتی ہے اور اکیلے بھی پڑھی جاسکتی ہے۔

احادیث پاک کی زیادہ مستند کتا بوں سے 20ر کعت تراو تک ثابت نہیں کی جاسکتی۔صحاع ستہ کی 6 کی 6 کتا بوں میں ایک روایت بھی 20ر کعت تراو تکے کی نہیں ہے۔ جبکہ صحاح ستہ کی سب سے اہم ترین کتاب بخاری نثر یف،اور حدیث پاک کی سب سے پہلی با قاعدہ کتاب موطاامام مالک سے آٹھ رکعت تراو تے کا ثبوت ضرور ملتاہے۔ یہ حقیقت ہے کہ حدیث پاک کی زیادہ مستند کتابوں سے آٹھ رکعت تراوی کاہی ثبوت ملتاہے لیکن دیگر کتب حدیث سے 20،40اور 40سے زائد تراو تک پڑھنے کا ثبوت بھی ملتاہے۔لہذاآٹھ تراو تک پڑھنا، یا 20 تراو تک پڑھنا، یا 40 یا 40سے زائد تراو تک پڑھناسب جائز بھی ہے اور ثابت بھی ہے۔

حدیث پاک نمبر 1: حضرت عمر فاروق رضی الله تعالی عنهو، نے حضرت ابی بن کعب رضی الله تعالی عنهواور حضرت تمیم داری رضی الله تعالی عنهو کو 11 رکعتیں پڑھانے کا حکم دیا۔ راوی مزید فرماتے ہیں کہ ،امام ایک رکعت میں 100،100 آیات کی تلاوت کرتا تھااور ہم لوگ لکڑی کے سہارے کھڑے رہتے تھے اور فجر کی نماز کے قریب ہی نماز سے فارغ ہوتے تھے۔ (باب قیام رمضان۔موطاامام مالک، حدیث پاک 253)



**حدیث پاک نمبر2:** حضرت عائشه رضی الله تعالی عنها، سے پوچھا گیا، که ،رسول الله طلّی آیلم (تراو ت<sup>ح</sup> یا تهجد کی نماز) ر مضان میں کتنی ر گعتیں پڑھتے تھے؟ توانہوں نے بتلایا کہ ر مضان ہو یا کو ئی اور مہینہ آپ گیار ہ ر کعتوں سے زیادہ نہیں پڑھتے تھے۔آپ ملٹی کیا ہم بہلی چار رکعت پڑھتے ، تم ان کے حسن وخو بی اور طول کا حال نہ یو جھو ، پھر چار رکعت پڑھتے،ان کے بھی حسن وخوبی اور طول کا حال نہ پو جھو،آخر میں تین رکعت (وتر) پڑھتے تھے۔ میں نے ایک بار یو چھا، یار سول اللّٰد! کیاآپ و تریرٌ ھنے سے پہلے سو جاتے ہیں؟ نوآپ طلّٰ ڈیکٹم نے فرمایا، عائشہ! میری آنکھیں سوتی ہیں ليكن مير اول نهيس سوتا ه (صحح بناري، 2013) (باب،رمضان مين قيام ايل)

سنت موكده كي چند مثاليس: 1: پير كاروزه ركهنا ـ (كيونكه نبي پاك طلق يُلام پير كاروزه ركھتے تھے)

2۔ ہر نمازے پہلے مسواک کرنا (کیونکہ نبی پاک طبی آیا ہم ہمازے پہلے مسواک فرماتے تھے 3۔ تنہائی میں تراو تح پڑھنا۔ (کیونکہ نبی پاک طبی کیا ہے، نے ہمیشہ اکیلے نمازِ تراو تحادافرمائی۔ (نبی پاک طبی کیا ہے نے صرف تین دن جماعت کے ساتھ تراو تکیڑھائی، باقی تمام عمراکیلے ہی نمازِ تراو تگادافر مائی)، بلکہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دورِ خلافت میں بھی اکیلے اکیلے ہی نماز تراو تحاد ا کی جاتی تھی۔ 4۔ فجر کی دوسٹنتیں ،اور دیگر نمازوں کی سُنت مو کدہ اداکر نا۔ 5۔ مرد کا چبرے پر داڑھی رکھنا۔

لهذا کوشش کرنی چاہیے کہ کم از کم فرنض کے ساتھ سُنت مو کدہ اور واجب کا اہتمام توضر ور کیا جائے لیکن جو انسان صرف فرض نماز ہی پڑھ لے اُس کو طعنے نہ مارے جائیں

مدیث پاک: ایک دیهاتی نبی کریم طلع این آیام، کی خدمت میں آیا اور عرض کی که آپ مجھے کوئی ایساکام بتلایئے جس پر ا گرمیں ہیشگی کروں تو جنت میں داخل ہو جاؤں۔آپ طلی آیا ہم نے فرمایا کہ اللہ کی عبادت کر 'اس کاکسی کو نثر یک نہ تھہرا 'فرض نماز قائم کر 'فرض ز کو ق دے اور رمضان کے روزے رکھ۔ دیہاتی نے کہااس ذات کی قشم جس کے ہاتھ



میں میری جان ہے 'ان عملوں پر میں کوئی زیادتی نہیں کروں گا۔جبوہ پیٹے موڑ کر جانے لگاتو نبی کریم طابع کیا ہے ،نے فرما یا کہ اگر کوئی ایسے شخص کو دیکھنا چاہے جو جنت والوں میں سے ہو تو وہ اس شخص کو دیکھ لے۔ سیجے ابخاری-1397

### سوال 50: قرآن پاک سے ثبوت کہ ، زکوۃ ہسپتالوں، دینی مدر سوں، فلاحی ادار وں اور مساجد کو بھی دی جاسکتی ہے، کیکن افضل میر کہ اپنے قریبی رشتہ داروں اور جاننے والوں کودی جائے۔ کیونکہ۔۔

غریب ر شته دار ول اور جان بهجیان والول کاحق زیاده هو تاہے۔ کوشش کریں، که ،سب سے پہلے ز کو ة اپنے ر شته داروں، پاجاننے والوں کوہی دیا کریں۔اس کے بعد، مساجد، دینی مدار س،اید ھی سینٹر، ہسپتالوں، ینتیم خانے، لا ئبریری(رفاع عامہ کے دیگر کام)،وغیرہ کو بھی زکوۃ دی جاسکتی ہے۔ کیونکہ بیہ تمام کام بھی فی سبیل اللہ کے تحت آتے ہیں-اور قرآن کریم میں واضح طور ز کو ۃ کے مصارف میں ایک مصرف" فی سبیل اللہ لکھا ہواہے۔

ز کو ق دینے کے لیئے بیرلازم نہیں ہے، کہ ، جس کو ز کو ق دی جار ہی ہے، وہ انتہائی غریب ہویا شرعی فقیر ہو، تب ہی اس کوز کو ق دی جاسکتی ہے۔ قرآن پاک میں ز کو ق کے مصارف میں فی سبیل اللّٰہ (یعنی راہ خدامیں )، کاذ کر فر ما کر اللّٰہ تعالَی نے اس کی حد کو بہت بڑھادیا ہے۔لہذا کھلے دل سے جہاں مناسب سمجھیں زکوۃ ادا کر دیں۔

سوال 51: قرآن وحدیث، سے ثبوت کہ، معراج یااس کے علاوہ بھی، نبی کریم صلی اللہ تعالی علیہ والہ، نے اللہ تعالی کو مجھی بھی اپنی آ تھوں سے نہیں دیکھاہے۔

ہے۔ سورت الانعام، آیت نمبر 103

# اس معاملے، میں،اب، نبی کریم اللہ میں کا پنابیان بھی پڑھ لیں

مریث پاک نمبر 1: حضرت ابو ذررضی الله عنه نے فرما یا که ،: میں نے رسول الله طبی کیا ہے ہو جھا: کیا آپ نے اپنے رب کو دیکھا؟آپ نے جواب دیا: ''وہ نور ہے ، میں اسے کہاں سے دیکھوں!'' سیح مسلم-443 **حدیث پاک نمبر2**: ام المومنین حضرت عائشہ صدیقہ رضالتہ نے فرمایا، تین چیزیں ہیں جس نے ان میں سے کوئی بات کہی،اس نے اللہ تعالی پر بہت بڑا بہتان باندھا۔جو شخص بھی تم میں سے بیہ تین باتیں بیان کرے وہ جھوٹا

1:: جوشخص به کهتا ہو کہ محمد 10 نے شب معراج میں اپنے رب کو دیکھا تھاوہ جھوٹا ہے۔ پھرانہوں نے آیت: لاتدركه الابصار وهویدرك الابصار وهواللطیف الخبیر: سے لے كر من وراء حجاب تک كی تلاوت كی اور كہا كه كسی انسان کے لیے ممکن نہیں کہ اللہ سے بات کرے سوااس کے کہ وحی کے ذریعہ ہویا پھر پر دے کے پیچھے سے ہو۔ حضرت عائشہ رض الدینات فرمایا: میں اس امت میں سب سے پہلی ہوں جس نے اس کے بارے میں رسول اللہ اللہ سے سوال کیاتوآیے نے فرمایا: ''وہ یقیناً جبریل علیہ السلام ہیں ، میں انہیں اس شکل میں ، جس میں پیدا کیے گئے ، دو د فعہ کے علاوہ تبھی نہیں دیکھا۔ (یعنی اللہ تعالٰی کو نہیں دیکھا، مگر جبر ائیل علیہ السلام کوان کی اصل شکل میں 2 بار ویکھاہے)





2:: اورجو شخص تم سے کہے کہ نبی کریم ﷺ نے والے کل کی بات جانتے تھے وہ بھی جھوٹا ہے۔اس کے لیے انہوں نے آیت «وماتدری نفس ماذاتسک غدا» یعنی ''اور کوئی شخص نہیں جانتا کہ کل کیا کرے گا۔''کی تلاوت فرمائی۔

3:: اور جو شخص تم میں سے کہے کہ نبی کریم طلع کیا ہم نے تبلیغ دین میں کوئی بات چھیائی تھی وہ بھی جھوٹا ہے۔ پھر انهول نے یہ آیت تلاوت کی «یا ایہا الرسول بلغ ماا نزل الیک من ربک» یعنی اے رسول! پہنچاد بجئیے وہ سب کچھ جوآپ کے رب کی طرف سے آپ پر اتارا گیا ہے۔ ہاں نبی کریم طبع کی تیم ہے جبر ائیل علیہ السلام کو ان کی اصل صورت میں دومر تنبہ دیکھاتھا۔ صحیح بناری-4855 (جز) صحیح ملم-439 (جز)

> سوال نمبر52: آخرآج کے دور میں کیسے معلوم ہو سکتا ہے، کہ، کون سے علماء کرام کو سننا چا میئے اور کن کو نہیں سننا چا میئے؟

جو علاءآپ کو کہیں، کہ ، قرآن وحدیث، ترجمہ کے ساتھ مت پڑھو، کیونکہ ہر کوئی قرآن وحدیث کو سمجھ نہیں سکتا، اور ایسے علماء کومت سنیں۔ کیونکہ قرآن مجید، تو تمام انسانوں کے لیے ہے،اور اللہ تعالٰی کی کتاب ہے، یہ تونور ہدایت ہے، لهذااس كوضر ورترجمہ كے ساتھ پڑھيں، تاكہ آپ كومعلوم ہوسكے، كہ آپ كارب آپ سے كياچا ہتاہے۔اسى طرح، حدیث پاک بھی ترجمہ کے ساتھ ضرور پڑھیں، کیونکہ قرآن مجید کی بہترین تشریح، حدیث پاک سے ہی ہوسکتی ہے۔ جن علماء کا محور، اپنے پیر صاحبان ہوں، اور وہ علماء قرآن وحدیث، سے زیادہ بزرگوں سے وابستہ، واقعات ہی سناتے رہیں،اوراپنے موقف کو قرآن و حدیث کے ثابت نہ کر سکیں،ایسے علماء سے دور رہیں۔ جو علماءآپ کو شخصیت پرستی، اوراینے پیر صاحب کی طرف مائل کریں،ایسے علماء سے دور رہیں۔اور جن علماء کازور قرآن و حدیث،پر ہوان علماء کرام کوضر ور سنیں۔ کئی علاء جانتے ہیں کہ ،ان کامو قف قرآن و حدیث ، سے تو ثابت ہو نہیں سکتا، لہذاوہ لو گوں کو کہتے ہیں، کہ صرف اپنے فرقہ کے علماء کو ہی سنا کرو، کیونکہ وہ جانتے ہیں، کہ ،اگرلو گوں نے دوسرے علماء کو بھی سننا

شر وع کر دیا، تولوگ دوسرے علماء کے قرآن وحدیث سے دلائل سن کر دوسرے علماء کے قریب ہو جائیں گے ،لہذا وہ لو گوں کو دوسرے فرقہ کے علاء کو سننے کی اجازت ہی نہیں دیتے۔

جبد، جن علاء حق، کومعلوم ہے، کہ ،ان کاموقف قرآن وحدیث سے ثابت ہوتا ہے، وہ لو گول کو اپنے ساتھ چیکے رہنے کامشورہ نہیں دیتے، بلکہ، وہ علماء حق، لو گوں کو کہتے ہیں کہ ، بے شک آپ د وسرے علماء کو بھی سنیں،اور جس کے دلائل قرآن وحدیث ہے آپ کو سمجھ آجائیں ،ان علاء کو ضرور سنا کریں۔ جو علاءاور دینی جماعتوں ،ہروقت چندے،زکوۃ،اورپیسےاکٹھے کرنے میں ہی لگی رہیں،اورایسا گمان ہوتاہو، کہ بیالوگ دین سے مال کمانے پر لگے ہوئے ہیں، تو بہتر ہے، کہ ایسی علاءاور دینی جماعتوں سے دور رہیں۔ جو علاء حق،آپ کو نہ توا بنی ذات، یاکسی مخصوص فرقہ سے چیکے رہنے کامشورہ دیں،اور نہ ہی آپ سے مالی تعاون کی امیدر تھیں، صرف قرآن وحدیث کی روشنی میں اپنا موقف پیش کرکے الگ ہو جانا بہتر تسمجھیں ،اور فیصلہ آپ پر حچوڑ دیں ، توایسے علماء حق کو ضرور سنیں۔

## سوال 53: کئی لوگ کہتے ہیں کہ ، جس طرح ڈاکٹر ہی علاج کر سکتا ہے ،اور مکینک ہی گاڑی ٹھیک کر سکتا ہے ،اس طرح صرف علاء بی دین کی تشریح کر سکتے ہیں، آخر کیا کریں؟؟

جب ہم بی**ار ہوتے ہیں یاآپریشن کروانا ہو تاہے**، تو ہم 2 یا 3 مختلف ڈاکٹروں سے مشورہ کرتے ہیں ،اور پھرا پنی عقل استعال کرتے ہوئے کسی ایک کاا نتخاب کرتے ہیں۔ یعنی فائنل فیصلہ اپنے دماغ کاہی مانتے ہیں۔اسی طرح کئی موٹر مکینکس میں سے اپنی گاڑی کس ایک سے ٹھیک کروانی ہے ، یہ فیصلہ بھی ہم اپنے دماغ سے ہی کرتے ہیں۔اسی طرح حمس عالم دین کی تشریخ کو ہم نے درست مانتاہے، بریلوی، دیو بندی، وہابی یاشیعہ کس کو درست مانتاہے،



یہ فیصلہ بھیاصل میں ہم نے اپنی عقل اور د ماغ کے استعمال سے ہی کرنا ہے۔ ہر انسان اپنے علم عقل اور شعور کے مطابق ہی فیصلہ کر تاہے۔اسلام دین حق ہے ،اسی لیئے ہر سال لا کھوں لوگ قرآن پاک کا ترجمہ پڑھ کر مسلمان ہو جاتے ہیں۔ ہر سال لا کھوں مسلمان جب دیکھتے ہیں کہ ،ان کے فرقہ کے مولوی صاحبان، تواپناموقف قرآن وحدیث سے ثابت نہیں کر سکتے، تووہ لوگ اپنے مال کا فرقہ حچھوڑ کر دوسرے فرقہ میں شامل ہو جاتے ہیں۔ **لہذاا گرآپ بھی اسلام کی اصل روح اور سبق کو سمجھنا چاہتے ہیں** تو، قر آن پاک کو ترجمہ کے ساتھ پڑھنا شر وع کر دیں،اور صحیح حدیث پاک بھی ضر ورپڑ ھیں،ان شاءاللہ تعالی،آپ کاد ماغ روشن ہو جائے گا،اور آپ درست اور علماء حق کو پہچاننے کے قابل ہو جائیں گے۔علاء کرام کی قدر ضرور کریں، مگرپہلے درست علاء کی پہچان کا طریقہ بھی سیکھیں،اوران کی بنیاد قرآن وحدیث کا ترجمہ خود پڑھناہے۔

سوال 54: کی اوگ کہتے ہیں کہ ،جب مولاعلی ، کہنا حدیث پاک سے ثابت ہے ، تواس کا مطلب نکاتا ہے ، کہ نبی كريم الموريم المورية على معرت على رضى الله تعالى عنه كے ليئے ثابت ہوتی ہے۔ آخر بير موقف قرآن پاک سے کس طرح غلط ثابت ہوتاہے؟

فرمان الهی: "لیعنی بے شک اللہ تعالی اور جبریل اور نیک اہل ایمان آپ طبی آیا ہم کے مولی ہیں۔" (سورہ التحریم، آیت نمبر 4)

**یہاں ایک ہی آیت میں اللہ تعالی نے اپنے لیے بھی، فرشتے کے لیے بھی اور خواص اہل ایمان (یعنی نیکو کاروں) کے** لیے بھی یہ لفظ استعال فرمایا ہے۔ جس سے معلوم ہوا کہ جبریل امین اور تمام نیکو کار اہل ایمان رسول اللہ طلع اللہ م مولی ہیں،اور بہ لقب انہیں خود بار گاہ ایز دی سے عطاہوا ہے۔

صریت پاک: رسول الله طلّی آیا تر نیم نیم نیم نیم می الله عنه کو فرمایا: "یازید اُنت مولانا " صحیح بناری -3730 معلوم ہوا کہ حضرت زیدر ضی اللہ عنہ رسول اللہ طلق ایکٹم کے مولی ہیں۔



**حدیث پاک:** نیز آپ ملٹی ڈیلٹم نے حضرت علی رضی اللہ تعالی عنہ کے متعلق فرما یا کہ: '' من کنت مولاہ فعلی مولاہ ''۔ قرآن پاک اور احادیث کے اس استعمال سے بیہ بات تو واضح ہو گئ کہ بیہ لفظ خالص عربی ہے۔اور مختلف مواقع پر اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول طبی کی استعمال سے بھی معلوم ہو گیا کہ نیک اور خاص اہل ایمان کے لیے یہ لفظ بطور اعزاز کے استعمال کیا جانا چاہیے۔اسی استعمال اور برکت کی نسبت سے قدیم زمانہ سے اہل حق علماء نے اصحاب علم کے لیے یہ لفظ بطوراحترام منتخب کیاہے۔

واضحرہ کہ "مولی" فصیح عربی زبان کالفظہ جس کااستعال قرآن مجید،احادیث مبارکہ اور کلام عرب میں موجودہے، علماء عربیت نے اس کے بچاس سے زائد معانی بیان کیے ہیں عام لغات میں بھی اس کے بندرہ سے زائد معانی بآسانی دستیاب ہیں،ان میں سے چند یہ ہیں مالک، سر دار، غلام آزاد کرنے والا، آزاد شدہ،انعام دینے والا، جس کوانعام دیاجائے۔ جہاں تک اس کے سب سے پہلے استعمال کی بات ہے توخو داللہ جل شانہ نے قرآن مجید میں رسول الله طلق لا من فرف نسبت کرے اپنے ، جبریل امین اور نیک مسلمانوں کے لیے بیہ لفظ استعمال فرمایا ہے ، حبیبا کہ اوپر بیان کردیا گیاہے - فقط واللہ اعلم

# www.fakeer.pk

#### آخرمسلمانوں کے چھوٹے فرقے مثلا، بریلوی، دیوبندی،وہابیاورشیعہ،کس طرح مسلمانوں کےسب سے بڑے فرقے یا جماعت (صوفیانہ اسلام، صوفی بزرگ، آستانے والے پیرصاحبان) سے فرق ہں؟

جماعت اہل سُنت میں حنفی، ماکمی، شافی، اور عنبلی سب کی اکثریت شامل ہے۔ ترکی، پاکستان، ملائیشیاء، اردن، شام، انڈونیشیا، بھارت،مصر،اور بنگلہدیش کے تقریباً %80 سے زیادہ مسلمانوں کاعقیدہ ہے۔

1 پیلوگ اختلافات کے باوجود بھی دوسر نے قد کے مسلمانوں کے پیچھے نماز پڑھنے کے قائل ہیں، کیونکہ پیچے حدیث یاک سے ثابت ہوتا ہے۔ بخاری شریف-695 f fakeer.pk

2 مہلوگ آلات موسیقی کے ساتھ حمد ونعت اور چھوٹی داڑھی رکھنے، دونوں کے قائل ہیں۔ کیونکہ بیر معاملات حدیث یا ک سے ثابت ہوتے ہیں۔ صبح بخاری ۔ 3931 اور صبح بخاری ۔ 952

یمی وجہ ہے کہ، مسلمانوں کی اکثریت (اہلسنت)، جس میں ترکی،مصر،اردن،شام، یمن، انڈونیشا، ملائیشیا، پاکستان، بھارت اور بنگلہ دیش، کےاکثریتی مسلمان شامل ہیں، قوالی،ساع،اورآلات موسیقی کےساتھ حمد ونعت کے قائل ہیں۔ بلکہ مصر، ترکی، شام اور عرب شریف توصوفی میوزک بہت عام ہے۔

- 🔞 مسلمانوں کی اکثریت (اہلسئنت)، جیھوٹی اور بری داڑھی رکھنا دونوں ہی کی قائل ہے۔ کیونکہ جیموٹی داڑھی رکھنا اور بڑی داڑھی رکھنا دونوں حدیث پاک سے ثابت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ مفتی اعظم مصر،احمرالطیب صاحب،محدث اعظم شام، بیر ثا قب شامی صاحب، پیر صاحب سندرشریف، طاہرالقادری صاحب، مصر،ترکی، یمن،اوردن،شام،اورعربشریف کے اکثر علماءکرام کی داڑھی چھوٹی ہے۔
  - 4 ان کاعقیدہ ہے، کہ نبی یا ک علیہ کے والدین مسلمان تھے۔اور نہ صرف مسلمان تھے بلکہ کا ئنات کی عظیم ترین شخصیات میں اُن کا شار ہوتا ہے۔ صحیح بخاری ۔ 3557 اور ترندی ۔ 3608 , 3607
- 5 پیلوگ حضرت ابراہیم علیہ اسلام کے والد کو کا فرنہیں مانتے اوران کاعقیدہ ہے کہ آزر جو کا فرتھا۔وہ حضرت ابراہیم علیہ اسلام کا چیاتھا والدنہیں تھا۔ کیونکہ عربی زبان میں لفظ "ابی" صرف حقیقی والد کے لیے ہی استعال نہیں ہوتا، بلکہ لفظ "ابی" چیااور دا داوغیرہ کے لیے بھی استعال ہوتا ہے۔ ثبوت کے لیے پر مصیں۔ (سورۃ البقرہ آیت نمبر133 ) مزید ثبوت کے لیے پر مصیں سیج بناری 3557 اور ترزی 3608 , 3607
  - 6 مەمىلادىترىف كومنانا جائز سمجھتے ہیں۔
- 🕇 بیفوت شده اولیاءاللہ سے مدد مانگنے اوران سے دُعاما نگنے کو جائز نہیں سمجھتے ۔ مگراولیاءاللہ کے مزارت پر جانے کو، فاتحہ کرنے کواوراولیاء اللّٰد کے وسیلے سے اللّٰہ تعالیٰ سے دُعاما نَگنے کو جائز ضرور سجھتے ہیں۔
  - 8 پیر حضرت ابو بکرصدیق بنی الله تعالی عبره اور حضرت عمر فاروق بنی الله تعالی عبرا اوردیگر صحابه کرام کا ادب اینی جان سے بروھ کر کرتے ہیں۔

www.fakeer.pk

👂 ان کی نظر میں مزارات کوشہید کرناا یک بہت بڑی گتاخی اور بےاد بی ہے۔



10 بدلوگ بیزید بد بخت کوایک بدکاراوراور ظالم حکمران مانتے ہیں۔









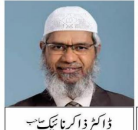


پیرنصیرالدین نصیرا



روبسراحمد رفيق اخترصاب

فانتز اسمرار احمدصاحب









یوٹیوب بران علماء کرام کے بیانات ضرورسنا کریں۔

کیکن پیشخصیات بھی انسان ہیں، اوران کے تمام نظریات سے متفق ہونا کوئی ضروری نہیں ہے۔اصل سرچشمہ مدایت صرف اور صرف قرآن وضیح حدیث ہی ہے۔آپ کے علم، عقل اور شعور کے مطابق ،ان شخصیات کی بھی جو باتیں آپ کوقر آن وضیح حدیث کے خلاف کگیں،ان ہاتوں پر ہے شک عمل اور یقین نہ کریں۔ www.fakeer.pk

روزمحشر، ہرانسان سے اس کے علم عقل اور شعور کے مطابق ہی سوال جواب کیا جائے

گا۔لہذااندھی تقلید بھی بھی کسی بھی ، سیاسی یا نہ ہبی رہنماء کی مت کریں۔مرتے دم تک اپنا د ماغ استعال کرتے رہیں۔اور جوبھی فیصلہ کریں،اس میں اخلاص اور سچائی ہو۔قر آن وضیح حدیث کوتر جمہ کے ساتھ پڑھنا شروع کر دیں ، ان شاء اللہ تعالی ، آپ کاعلمی اور شعوری معیارا نتہائی بلند ہوجائے گا، اور آپ کو دروست اور غلط کی پہیان کرنے میں بہت مدد ملے گی،ان شاءاللہ تعالی، دین ود نیامیں ہمیشہ کا میاب ہی رہیں گے۔

آخرکن علماء کی تقلید کرنی چاہیے؟ جوعلماء،آپ کونہ تواپنی ذات، یا کسی مخصوص فرقہ سے چیکے رہنے کامشورہ دیں،اورنہ ہی آپ سے مالی تعاون کی امیدر کھیں،صرف قرآن وحدیث کی روشنی میں اپنا موقف پیش کر کے الگ ہو جانا بہتر سمجھیں ، اور فیصلہ آپ پر چھوڑ دیں ، تو 🔽 AliMagnus 👩 fakeer.pk (فقیرمدینه) مجمعلی حسن فقیرمدینه)



# بہترین روحانی علاج ، جوقر آن پاک اور سیج حدیث یاک سے ثابت بھی ہوتا ہے۔

ہرتشم کی بیاری، نظر بد، کالا جادو، جنات، آسیب اورديگرا فات مے محفوظ رہنے اور علاج كاوظيفه۔

1 بار . درودشریف (نمازوالا)

1 بار . الحمدشريف

4 بار . آیتالکرسی

3 بار . سورةالكوثر 3 بار . سورةالاخلاص

1 بار . سورةالفلق

1 بار . سورة االناس

**1 با ر . درودشریف** (نمازوالا)

وضو کے بغیر بھی پڑھ سکتے

ہیں۔ مگر، باوضوہو

كريرط هنا

زیادہ بہتر ہے۔

زیادہ بہتر اورجلد نتائج حاصل کرنے کے لیےضروری ہے کہ بیوفطیفہ دن میں کم از کم 2 بارلازمی پڑھیں۔ خاص کررات سونے سے پہلےاور مبح گھر نکلنے سے پہلے کم از کم ایک بارضروریڈھ کراینے آپ براور اینے گھر والوں پر دم کرلیں۔

حواله جات ترندی - 5739، 5739، 5739، 5688، 5687، 4439، 5739، 5738، 5007، 2311



وضو کے بغیر

بھی بڑھ سکتے

ہیں۔ مگر، یا وضوہو

كريرط هنا

زیادہ بہتر ہے۔





y AliMagnus 🛾 f fakeer.pk 🍩 www.fakeer.pk